
 



 

MANİSA CELAL BAYAR ÜNİVERSİTESİ 

İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

 

ISSN … 

 

 

 

 

 

 

KÖKBİLİG 
MCBÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Dergisi 

 

 

Cilt: 1          Sayı: 1 

 

 

 

 

 

 

MANİSA – 2024 



 

 

İçindekiler 

 

Sunuş ........................................................................................................................... 1 

 

İnci Enginün 

YANKILARIYLA GÖKALP ....................................................................................... 2 

 

Ramazan Gökbunar 

ZİYA GÖKALP VE MİLLİ İKTİSAT / Ziya Gökalp and National Economy .......... 18 

 

Gürer Gülsevin 

ZİYA GÖKALP’İN DİLDE TÜRKÇÜLÜK İLKELERİ / Ziya Gokalp's Principles Of 

Turkish Nationalism in Language .............................................................................. 42 

 

Ayşe İlker 

TÜRK DÜNYASINDA TÜRK LEHÇELERİ ARASINDAKİ FİLOLOJİK 

İLİŞKİLERİN BUGÜNKÜ DURUMU / Current Situation of Philological Relations 

Among The Turkish Dialects in Turkic World ........................................................... 52 

 

Ferhat Karabulut 

KAZAK DİLBİLİMCİ KUDAYBERGEN JUBANOV’UN BİLİMSEL 

ANLAYIŞINDA BAYTURSINULI, SAUSSURE VE MARR’IN ETKİSİ / The 

Influence of Baytursinuli, Saussure And Marr On The Scientific Understanding of 

Kazakh Linguist Kudaybergen Jubanov .................................................................... 59 

 

Abdulkadir Barış 

ROMA’NIN VANDAL GENERALİ STILICHO ve ÖLÜMÜ / Stilicho, The Vandal 

General of Rome and His Death ................................................................................ 68 

 

Buket Tosun 

BİZANS-ABBASİ MÜCADELELERİNDE MALATYA / Malatya in The Byzantine-

Abbasid Struggles ...................................................................................................... 93 

 

Selman Çetin 

BELGELER IŞIĞINDA MANİSA MEVLEVİHANESİ’NİN GEÇMİŞTEN 

GÜNÜMÜZE GEÇİRDİĞİ ONARIMLAR / Repairs of Manisa Mevlevi Lodge from 

Past to Present in the Light of Documents ............................................................... 110 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

KÖKBİLİG 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Kökbilig 

ISSN 

Cilt/Volume: 1 – Sayı/Issue: 1 (Aralık/December 2024) 

 

Yayıncı/Publisher 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi / 

Manisa Celal Bayar University Faculty of Humanities and Social Sciences 

 

Sahibi/Proprietor 

MCBÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Adına / On behalf of MCBU Faculty of 

Humanities and Social Sciences 

Prof. Dr. Ayşe İLKER 

 

Editör/Editor 

Prof. Dr. Hasan AKYOL 

 

Yabancı Dil Editörü/Foreign Language Editor 

Dr. Öğr. Üyesi Emre ÇAKAR 

 

Sekreterya/Secretariat 

Arş. Gör. Dilek AKYAR 

Arş. Gör. Açelya Su TÜRKELİ 

 

Kökbilig dergisi, yılda iki sayı yayımlanan uluslararası hakemli bir dergidir. 

 

Adres/Address 

MCBÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi – Şehit Prof. Dr. İlhan Varank Kampüsü  

451410  Yunusemre /  MANİSA 

 

 

Aralık – December 2024 – MANİSA 



 

Kökbilig 

ISSN 

Yayın Kurulu 

Prof. Dr. Ali AKAR 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi 

Prof. Dr. Nazmi AVCI 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Meryem AYAN 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Gökben AYHAN 
Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi 

Prof. Dr. Aylin ÇANKAYA 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Mehmet DENİZ 
Uşak Üniversitesi 

Prof. Dr. Kenan ERDOĞAN 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Ramazan GÖKBUNAR 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Nurettin GÜLMEZ 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Ayşe İLKER 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Yusuf SEZGİN 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Prof. Dr. Ceren ÜNAL 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Doç. Dr. Ferhat ARSLAN 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Doç. Dr. Yavuz ÇELİK 
Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Doç. Dr. Canan GÖNÜLLÜ 
Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi 

Doç. Dr. Osman İYİLİKCİ 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Selçuk ERYATMAZ 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Gülin KAÇA 
Ege Üniversitesi 

 

Danışma Kurulu 

Prof. Dr. Serdar AYBEK 
Dokuz Eylül Üniversitesi 

Prof. Dr. Fatma Feryal ÇUBUKÇU 
Dokuz Eylül Üniversitesi 

Prof. Dr. Ahmet Bican ERCİLASUN 
Emekli Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Gürer GÜLSEVİN 
Ege Üniversitesi 

Prof. Dr. Ayşe İLKER 
Manisa Celal Bayar Üniversitesi 



 

Prof. Dr. Metin KILIÇ 
Düzce Üniversitesi 

Prof. Dr. Semra ÖNCÜ 
Emekli Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Refik TURAN 
Emekli Öğretim Üyesi 

Prof. Dr. Uğur ÜNAL 
Gazi Üniversitesi 

Doç. Dr. Zeynep ÇAKMAKÇI 
Dokuz Eylül Üniversitesi 

Doç. Dr. Barış MUTLU 
Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Doç. Dr. Üzeyir YASAK 
Marmara Üniversitesi 

Doç. Dr. Mehmet YILDIZ 
Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 

Dr. Öğr. Üyesi Aslan KARAASLAN 
İzmir Katip Çelebi Üniversitesi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

1 

 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Sunuş 

 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi, kurulduğu 1992’den günümüze 15 fakülte, 2 

yüksekokul ve 15 meslek yüksekokuluyla bilimsel, sosyal ve kültürel çalışmalarda   

Ege Bölgesinin en büyük   üçüncü üniversitesi haline geldi. 1992 yılındaki ilk 

kuruluşta “Fen-Edebiyat” adıyla hem Fen Bilimlerini hem de Sosyal Bilimleri aynı 

çatıda toplayan fakülte, 2023 yılında YÖK’ün kararıyla “Mühendislik ve Doğa 

Bilimleri” ve “İnsan ve Toplum Bilimleri” fakülteleri olarak ayrıldı. İnsan ve Toplum 

Bilimleri Fakültesi, bir yaşını yakın zamanda doldurduğu halde tecrübe, bilimsel 

çalışmalar, sosyal ve kültürel etkinlikler yönünden neredeyse 32 yıllık bir birikime 

sahip. Çünkü, on bölümümüz “Fen-Edebiyat”ın “Edebiyat” çatısından aldığı kıymetli 

bir bilimsel mirasa sahip ve bilim insanlarımızın çoğu da kuruluştan itibaren 

bölümlerine emek vermiş öğretim üyelerimiz. Otuz yıldan bu yana bilim insanı 

varlığımıza genç arkadaşlarımız, araştırmacılarımız katılıyor ve kurumsal hafıza 

denilen o kıymetli havuzda ülkemizin ve üniversitemizin geleceğine önemli bilimsel 

ve sosyal katkılar veriyorlar. 

  Sosyal Bilimler alanındaki çalışma ve araştırmaların sonuçları anlık ve hemen 

görünür nitelikte olmaz çoğunlukla. Bu sebeple de ülkelerin ve devletlerin 

geleceklerinde bu çalışmalar birer deniz feneri işlevi görürler. Yerleşkemizin hemen 

karşısındaki Yunt Dağları biz sosyal bilimciler için hem filolojik ve folklorik hem 

tarihsel ve coğrafi hem de sosyolojik, arkeolojik ve sanat tarihi açılarından paha 

biçilmez bir araştırma ve inceleme alanıdır. İşte on bölümümüzdeki bilim 

insanlarımızla yeni araştırmalara temel olsun ve coğrafyamızda köklenelim diye 

KÖKBİLİG dergisini yayımlamaya başlıyoruz. Yerelden ulusala ve ulusaldan 

uluslararasına doğru yol alacak dergimiz “Hakemli Uluslararası Dergi” hüviyetini 

kazanıncaya kadar hepinizin desteğini bekliyoruz. 

Dergi için Manisa Celal Bayar Üniversitesi Senatosunun onayından sonra 

hazırlık çalışmalarına başlandı. İlk sayının editörleri Prof. Dr. Hasan Akyol ve yazı 

işlerini yürüten Arş. Gör. Dilek Akyar ve Arş. Gör. Açelya Su Türkeli, bu ilk sayı için 

çok emek sarf etti. Onlara ve yazıları ile dergimizi destekleyen akademisyen 

arkadaşlarımıza teşekkür ediyor, hepinizi bilimin aydınlık ışığında buluşmaya davet 

ediyorum. 

 

Prof. Dr. Ayşe İLKER 

Dekan



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1            Aralık / December – 2024 

 

 

 

YANKILARIYLA GÖKALP 

İnci ENGİNÜN 

 

Gökalp yüz yıl önce öldü. Ama onun adına her yerde rastladık. Kitapları 

raflarda daima yer aldı. Onları okuyanların bakış açıları tazelendi, eskiyi, bugünü ve 

geleceği başka türlü hayal etmeye başladılar. Sıradan bir fert ölümünden yüz yıl sonra 

hatırlayabilir zira aradan en az üç hatta dört nesil geçmiştir ve Bilge Kagan’ın 

unutulmaz cümlesiyle “oğullar babaları gibi” değildirler. Ancak bir topluma yön 

vermek, tarihin yepyeni oluşumların başında ortaya çıkıp “Türkleşmek” umdesini hem 

kültür hem de bilinçlere yerleştiren bir yol gösterici, adeta bir mehdiyi unutmak nasıl 

olur? Bugün böylesine müstesna bir kişinin yüzüncü ölüm yılı dolayısıyla toplandık. 

Bilmiyorum onu kim hangi yazılarıyla, hangi kurumlar hangi etkinlikleriyle 

anmaktalar? 

Yaşarken ondan Gökalp Ziya Bey veya kısaca Ziya Bey diye söz ederlerdi. 

Ama zamanla biz ona Ziya Gökalp adını uygun gördük, hatta erkek kardeşleri ve 

kızlarından Hürriyet de Gökalp’ı kendilerine soyadı olarak almışlar. Gökalp onun 

takma adlarından biriydi ama çağrışımı insanı Türk tarihinin derinliklerine 

götürüvermektedir. Kim bilir belki onu ortak bilincimiz Gök Tanrı’nın Türk ulusu yok 

olmasın diye gönderdiği bir “alp” olarak kabullendi. Bu sözlerim eminim sizlere de 

Bilge Kağan’ın anne ve babasının Gök Tanrı tarafından Türk ulusu yok olmasın diye 

gönderdiğini belirten yazıtındaki cümlesini hatırlatmıştır. 

Gökalp kimdi?1876’da Diyarbakır’da doğmuş. Babası kültürlü bir adam. 

Oğlunun eğitimiyle ilgilenir, onu okumalarında serbest bırakır. Önce halk hikâyeleri, 

destanlardan başlayan Gökalp felsefe kitaplarına kadar ulaşır. Onları okuyabilmek için 

yine çevresinin yardımıyla Fransızca öğrenir. Okuma alışkanlığı bir kere edinilince 

onu durdurmak artık imkânsızdır. Kendi diliyle yazılanlar da yetmez ve ötesine geçer, 

her okuduğu onun zihnini genişletir, sorularını arttırır. Öyle ki Diyarbakır’daki evi 

zamanla bütün Avrupa sosyolog ve filozoflarının kitaplarıyla dolar.1 Onları 

 
 Bu makale, 17 Ekim 2024 tarihinde Manisa Celal Bayar Üniversitesi’nde düzenlenen Ziya Gökalp 

panelinde sunulan bildirinin düzenlenmiş halidir.  
 Prof. Dr. Emekli Öğretim Üyesi. 
1 Öyle ki 1959’deDiyarbakır’ı ziyaret eden bir Fransız ataşemiliteri (karacı albay) Gökalp’ın müze olan 

evine götürüldüğünde önce kayıtsızca çevresine bakarken gördüğü kitaplarla heyecanlanır ve “Bunlar 

benim babamın okuduğu kitaplar” diye bağırır ve babasının “önemli bir bilim insanı” olduğunu 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

3 

 

uyandırdıkları soruları cevaplandırmak için de okumak, düşünmek ve yazmak gerekir. 

Ve Gökalp makale, masal ve şiirler yazar. Bunların hepsi birbiriyle bağlantılıdır. 

Diyarbakır’da Peyam gazetesinde yazar, İstanbul’a gelince döneminin gençleriyle 

birlikte gösterilere katılır. Yakalanır, hapiste de kendisine yararlı olacak biriyle 

karşılaşır. Vaktini boş geçirmeyen, kendisini kapıp koyuvermeyen bir adamdır. Her 

durumda iradesini kuvvetlendirecek bir şeyler bulur. Hayatta insanın başına her ne 

gelirse gelsin ondan yararlanmak mümkündür inancındadır.  

Ömer Seyfettin ve Ali Canip ile tanışınca, bu üç kafa dengi arkadaş Türkleşmek 

hareketinin en önemli noktasının Türkçe olduğunda anlaşırlar. Okuma yazma oranının 

az olduğu o günlerde Türkçe Osmanlı Devleti’nin her yanında konuşulsa da yazıda 

yapma bir dil, Osmanlıca kullanılmaktadır. Osmanlıca medresenin etkisiyle Arapça, 

tekkelerin etkisiyle Farsçanın istilasına uğramış Türkçedir. Onun bu iki tehlikeye 

maruz kaldığına 14. yüzyıl başında (1330) Âşık Paşa unutulmaz bir ifadeyle işaret 

etmiş ve halk hem dilini hem dinini öğrensin diye kitabını yazdığını belirtmiştir. Bu 

eserin ne kadar yaygın bir şekilde okunduğunu kütüphanelerdeki yazmalarının 

çokluğundan anlıyoruz.2 Aydınlarımızın öğrendikleri yabancı dil sayesinde o kültürleri 

fazlasıyla benimseyerek kendi dillerini unutmaları ilk defa olmuyor. Orta Asya’da da 

Türklerin Çinliler tarafından nasıl etkilenerek o kültüre hizmet ettikleri bilinmektedir.3 

Aydınların yabancı dil etkilerine fazlasıyla açık olmaları dolayısıyla, fikrin 

değil kurallara uygun yazmanın önemi üzerinde durulmuş ve bu yüzden fikrin feda 

edildiği durumlar ortaya çıkmıştır.4Buna karşı çeşitli tedbirler alınması düşünülmüşse 

de, bunlar sistemli bir düşünce tarzıyla ortaya konmadan, örneklere dayanan şikâyetler 

hâlinde kalmıştır. Çoğu gazeteci olan aydınlar hitap ettikleri halkın diliyle yazma 

ihtiyacını en fazla duyanlardır. Şinasi, Namık Kemal, Ahmet Mithat’tan başlayarak bu 

konular bol bol işlenmiştir. Hatta “Yeni Lisan”daki görüşlerin on yıl önce Necip 

Türkçü tarafından yazıldığı göz önüne alınınca “Yeni Lisan”ın neşrindeki etkisi 

anlaşılabilir.5 Mehmet Kaplan’ın arketiplere atıfta bulunarak açıkladığı gibi, buna 

ortak bilinçaltından Türklük bilincinin ortaya çıkmasıdır denebilir. Çünkü ünlü şair ve 

romancıların muhalefetine rağmen gençler ve halk arasında hızla yayılmıştır.  

İmza yerinde bir soru işaretiyle çıkan “Yeni Lisan” makalesi bir anlamda bütün 

bu teklifleri de birleştirip maddeleştiren bir bildiri niteliğindedir. Ali Canip’in ilk 

makaleyi Ömer Seyfettin’in ikincisinin ise Ziya Gökalp’a ait olduğunu açıklamasına 

 
söyleyerek Teğmen Tufan Gökalp’a, “Sözünü ettiğiniz zat bunları gerçekten burada, Diyarbakır’da mı 

okumuş?” diye sorar. Aldığı evet cevabıyla da tatmin olmayıp “Nasıl bu kadar emin olabiliyorsunuz? 

diye üsteleyince” genç rehber, “çünkü o benim amcam! Kendisi de bir Türk subayı olan babamın iki 

yaş büyük ağabeyi!” der. Kültürlü biriyle karşılaştırmak Fransız ataşemiliterinin bakışını da değiştirir 

ve genç rehberin koluna girerek ona arkadaş gibi davranır.   

Orhan Karaveli, Ziya Gökalp’ı Doğru Tanımak “Türklük hem mefkûrem hem de kanımdır”, Doğan 

Kitap, 2008, s. 227-229. 
2 İnci Enginün, “Nesilden Nesle Garibname”, “Nesilden Nesile Garibname” Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, Kemal Yavuz Armağanı, Cilt: 29 Sayı: 29, 547- 563, 30.12.2022.  
3 Dr. Muhaddere N. Özerdim, M.Ö.4-4inci Asırlarda Çin’in Şimalinde Hanedan Kuran Türklerin 

Şiirleri”, Ankara, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Sinoloji Bolümü. Tezi veren: Prof. Dr. Volfram 

Eberhard.  
4  Sait Paşa, Gazeteci Lisanı’nda yazılması gereken fikrin veya olayın, kitabet kurallarına 

uydurulamadığı için anlamın feda edildiğine dair ilginç örnekler zikretmiştir.  
5 İbrahim Olgun, Necip Türkçü, TDK: 1971; Ömer Faruk Huyugüzel, Necip Türkçü, T.C. Kültür 

Bakanlığı, 1988;  

Necip Türkçü’nün Hatıraları ve Dil Yazıları. Necip Türkçü; haz. Ö. Faruk Huyugüzel. TDK: 2003. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

4 

 

kadar kimin yazdığı bilinmeyen bu makalenin tamamını Ziya Gökalp’a atfedenler 

olmuştur. Aralarında Yakup Kadri’nin de bulunduğu birçok yazar bu görüşlere karşı 

çıkmışlar ve Türkçeyi Osmanlı Devleti’nin dışında yaşayanların dillerinden alınan 

kelimelerle bozacakları türünden bir anlayışa düşmüşlerdir. Buna yol açan Türk 

Derneği (1908) kurucularından Fuat Köseraif’in (1876-1949) Türkçe olmayan bütün 

kelimeleri dilden atma görüşüdür. Bu görüş, muhalifleri geniş ölçüde birleştirmiş, 

“Yeni Lisan” makalesinde buna dair hiçbir ifade bulunmamasına rağmen sıklıkla bu 

iddia ileri sürülmüştür.6 Medrese mensuplarının Arapça ve Farsça kelimelerin 

kullanılmasıyla ilgili hassasiyetlerine bakılırsa, Osmanlıcayı Arapçanın bir kolu olarak 

görmek istedikleri rahatlıkla düşünülebilir. 7 

Bu makalenin etkisi çok geniş olmuş, kısa bir sürede birçok eser yazılmıştır. 

Bunun daima Servet-i Fünuncular -Cenap Şahabettin ve Süleyman Nazif başta- eski 

görüşlerine ve kendilerine rağmen güçlenen Türkçülük hareketinin dışında kalmışlar, 

hatta bunu bir parti görüşüne indirmeye çalışmışlardır. Birinci Dünya Savaşı sırasında 

cephelerden zaman zaman gelen zafer haberlerine rağmen, savaşın kaybedilmek üzere 

olduğu ve devleti parçalamak ve kendi payını en fazla tutmak çabasındaki düşmanlara 

rağmen, yapma bir ideoloji olan Osmanlılık kavramını ısrarla savunmuşlar, Rumların 

ve Ermenilerin milliyetçiliklerinden hiç rahatsız olmasalar da Türkçülüğü bu 

beraberliği sarsmak amacına bağlamışlardır.8 

İttihat ve Terakki hükûmetinin tutumu, bazı suistimaller, savaşın yenilgiye 

doğru gidişi ve başlangıçta İttihat ve Terakki’yi savunan bazı yazarlar, orada 

aradıklarını bulamayınca muhalefete başlamışlardır ve Türkçülüğe de karşı 

çıkmışlardır. Türkçülüğü baştan itibaren savunan ve devletin yeniden canlanması için 

yeni bir mefkûre oluşturan Gökalp elbette muhalefetin en baştaki hedefiydi. Zira bütün 

alçak gönüllüğü ve sadeliğine rağmen toplumun bilinçaltına hitap edenin etkisi, 

idareciden başlayarak öğrenciler ve halk üzerindeki etkisi İstanbullu, kendilerini 

seçkin gören yazarlarca kıskanılıyor ve onu hedef sayıyorlardı. Ne Gökalp’ın ne de 

özellikle gazetelerde yazan edebiyatçıların eserleri neşir tarihleri sırasıyla 

toplanmadığı için, bir kısmı polemik olan bu yazılarda ithamların nasıl geliştiği, 

tepkilerin neler olduğunu tespit etmek hayli güç. Çünkü Gökalp sürekli okuyan, 

düşünen, tartışan ve yazan bir şahsiyet. Gözü daima Türk toplumunda. Milletinin uzun, 

şerefli geçmişini masalıyla, tarihiyle, kurumlarıyla anlatsa da, içinde yaşanılan anı hiç 

unutmaz ve bu karmaşadan çıkış yolunun mefkûresini bulur. Bu bakımdan en yakın 

çalışma arkadaşları bile onunla her noktada anlaşamıyorlar, birçok noktada 

ayrılıyorlar. Ama Gökalp’ın adeta büyüsü onları da pençesine alıyor. Gökalp 

dostlarıyla birlikte ve düşmanlıklarına rağmen Türkçenin ve Türkçülüğün ihtiyaç 

duyduğu, herkesi etrafına topluyor, kimseyi reddetmiyor. Bunun en önemli göstergesi 

sorumluluğunda çıkan Yeni Mecmua’da, siyasi iradenin İstanbul’dan sürdüğü Refik 

Halit’e yer vermesi, kendisinin reddettiği “eski şiirin rüzgârı”nı devam ettiren Yahya 

Kemal’e derginin sütunlarını açmasıdır. Elbette bu yazıda bütün Gökalp hayranlarını 

 
6 Agah Sırrı Levend, Türk Dilinin Sadeleşme Evreleri, Türk Dilinde Gelişme ve Sadeleşme Evreleri, 

2.baskı, Ankara: TDK, 1978; Yusuf Ziya Öksüz, Türkçenin Sadeleşme Tarihi: Genç Kalemler ve Yeni 

Lisan Hareketi, Ankara: TDK, 1995. 
7 Musa Aksoy, Hacı İbrahim Efendi’nin Hayatı-Eserleri-Tenkidleri (İÜ. Edebiyat Fak. 1993) adlı 

doktora tezini Geleneğin Savaşçısı Hacı İbrahim Efendi adıyla kitaplaştırmış (Akçağ, 2005, 591 s.) 

İkinci baskısında eserin adını Gelenekçilerle Yenilikçilerin Türkçe-Osmanlıca ve Arapça Tartışması’na 

çevirmiştir (Akçağ, 2014, 591 s.). 
8 İnci Enginün, “Ziya Gökalp ve Türkçülük Karşıtları”, baskıda 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

5 

 

ve düşmanlarını zikretmem mümkün değil. Fakat Servet-i Fünun şairlerinden Fâik 

Âli’nin “Ziya Gökalp Bey’e” adlı uzun şiirini görünce şaşırdığımı gizlemeyeceğim.9 

Şair arkadaşına vatanın perişan durumundan şikâyet ettikten sonra “Turan masallarıyla 

bu biçare bigünah / Akvamı aldatıp da uyutmaktasın, Ziya?” diyerek Gökalp’ın ve 

Türkçülük akımının karşısında olduğunu gösterir.  

Türk düşmanlarına karşı özellikle şiirlerinde hayli malzeme bulunsa da, içinde 

kin, nefret duygularını barındırmayan Ziya Gökalp kendisinden o kadar emindir ki, 

İttihat ve Terakki Partisi ileri gelenleri son toplantılarını yapıp partiyi feshettikten 

sonra ülkeyi terk ederken onun da kendilerine katılmasını istemişlerdir. Fakat Gökalp 

bunu reddetmiş ve Darülfünun’da dersine girmek üzereyken tutuklanmıştır (28 Ocak 

1919)10. Tutuklu olduğu Bekirağa Bölüğü’nde yanındaki arkadaşı Memduh Şevket 

Esendal’dır. Divan-ı Harb’de tehcir ve taktil (göçe zorlama ve katletme) suçlarından 

sorgulanacaktır.  

 6 Mayıs 1919’daki mahkeme salonu, adliye binası ve çevresi gazeteciler ve 

halk ile doludur. Bu konuyu mahkemeyi takip eden Hakkı Süha’nın yazılarından 

alıntılayan Orhan Karaveli’nin anlattıklarından özetliyorum.11 Salona en son getirilen 

Gökalp’ın “Yeni Mecmua idaresinde yürüdüğü gibi yürüyordu” diyen gazeteci “kinci 

ve tarafsızlığını yitirmiş” Mahkeme Reisi Mustafa Nazım Paşa’nın sorularına 

Gökalp’ın çok sakin ve tereddütsüz cevap verdiğini, bu rahat ve kendinden emin tavrı, 

hatta ders verir gibi konuşmasının hem herkesi etkilediğini hem de sonraki duruşmada 

da devam ettiğini yazar. 

Reis’in Yeni Mecmua’da “Turancılık” hakkındaki makalesinde Turancılığı 

Osmanlılığa tercih ettiğini söylemesine Gökalp “Benim o mecmuada ‘Turan Nedir!’ 

başlıklı bir yazım yayımlandı. Bu yazıda. ‘Bugün düşünülebilecek hars Turan harsıdır. 

Yani Osmanlı Türklerinin bir harsı vardır. Bunu öteki Türk kavimleri de kabul 

ederlerse iştirak etmiş olurlar. Yani, bütün Türkler Osmanlı Türkçesini kabul 

edeceklerdir. Bundan maksat, Azerbaycan Türkleri ile öteki Türklere ‘Osmanlı 

edebiyatı’nı kabul ettirmek; yararlı eserleri bütün Türk âlemine okutmaktır” cevabı 

vermiştir.   

Reis’in “Böylesi yayınlar Müslüman olmayan unsurların hissiyatını incitmez 

mi?" sorusunu da zaten her milletin kendi kültürünü yaymakta olduğu cevabıyla 

karşılar: “Müslüman olmayan unsurlar kendi kültürlerinde muhtartır.  

Reis’in Müslüman olmayan unsurlar arasında Türkçeden başka dil bilmeyenler 

vardır. Milletler arasındaki bağları güçlendireceğinize böyle yazılar yazmaktan ne 

 
9 Faik Âli, “Ziya Gökalp Bey’e”, Yeni İstanbul, nu. 1, 9 Teşrinisani 1334/1918. 
10 Orhan Karaveli, s. 63. Hakkı Süha Edebi Portreler (haz. Beşir Ayvazoğlu, Ötüken, 1997, s. 324-328) 

adlı eserinde Ziya Gökalp’ı Darülfünun’da ilk dersindeki derbeder ve utangaç hali ile tanıdığını ve ders 

esnasında öğrencilerini kendisine bağladığını yazar.” O daima hocam ve ben her zaman talebesi olarak 

kaldım” der ve onun zor günlerini nasıl değiştirdiğinden söz eder: “Tehcir divan-ı harbinde kahraman 

bir mefkûreci pervasızlığı ile konuştu. Bekirağa Bölüğü’n’de, arkasında boyundan geçme lacivert 

fanilası, buruş buruş pantolonu ve bir kucak kitapla dünyaya, sehpaya da metelik vermeyen, keyfinin 

istifini bozmayan tek adam oydu.” … “Malta’da zindanı irfan yuvası yaptı. Diyarbekir’e tekrar 

dönüşünde Küçük Mecmua’yı çıkardı. Onun kadar büyük ve ağır ilim mevzularını bu derecede geniş bir 

salahiyetle işlemiş başka hiçbir matbua yoktur.” “Cumhuriyet’te ‘Çınaraltı Sohbetleri’ başlığı ile 

makaleler yazdı. Konuşturduğu meçhul filozof kendisiydi.” Son günlerinde yakın ölümünü hissetmiş 

gibi “Kâğıda konacak şey çok, zaman az!” demiştir.  Hakkı Süha bu portreyi şu cümle ile bitirir: “Ziya 

ile Türkiye bir tek âlim, bir tek mefkûreci ve bir kutup değil, bir çağ, koca bir devir kaybetmiştir.” (s. 

325-328).  
11 Orhan Karaveli,a.e., s. 63, s. 68 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

6 

 

fayda geleceğini umdunuz?” sorusuna Gökalp’ın cevabı şudur: “Türkçeden başka dil 

bilmeyen Rumlar kendi çocuklarını Atina’ya gönderdiler. Ermeniler de öyle. Her 

millet milliyetine doğru gitmek zorundadır. Wilson Prensipleri de bunu büsbütün 

meydana çıkardı.”12 

Mahkeme üyeleri ve dinleyiciler kendilerini bir ders dinlemiş gibi hissederler, 

gençliğin ve dinleyicilerin gösterileri karşısında İngilizler, çareyi Ziya Gökalp’ı 

alelacele Malta’ya göndermekte bulurlar. 

Gökalp’ın siyaset ve kültür alanına çıktığı andan itibaren etkisi tasavvur 

edilemeyecek kadar geniş olmuştur. Bunda sakin ve yumuşak mizacının etkisi 

herhalde vardı, ama o asıl söyledikleriyle etkili olmuş ve onu okuyan Türklerin 

bilinçaltındaki mevcut çok eski bir damarı harekete getirmiştir.  “Yeni Lisan” 

dolayısıyla düşman kesilmiş olan Cenap Şahabettin’e Gökalp bir yazı ile cevap verir 

ve daha önce yazdığı bir makaleyi de ekler.13 Cenap, Ali Canip’e bir mektubunda 

Gökalp’i İttihat ve Terakki’nin imkânlarını kullanarak insanlara istediğini yaptıran bir 

“yılana benzetir”, Ali Canip ise onun zaman zaman eğleneceği, alay edeceği bir 

zavallıdır. Cenap’ın bu yüksekten konuşma tarzı, onu daha sonra Millî Mücadele’nin 

dışında tutmuştur. Türkçülüğün, dolayısıyla Millî Mücadele’nin uzağında kalan, hatta 

aleyhinde yazan Cenap Şahabettin, Bohor İsraili, Süleyman Nazif, Ali Kemal, Rıza 

Tevfik, Refi Cevat, Refik Halit ve diğerleri özellikle 1918’den itibaren ateşli bir 

Osmanlı kesilmişler ama Gökalp’ın etkisini giderecek bir güçleri asla olmamıştır. 

Gökalp teşkilatçı bir adamdır. Üniversitede sosyoloji bilim dalının 

yaygınlaşmasına çalışmış, üniversiteye dönemin aydınlarını ders vermek üzere 

toplamış, Türkçü dergileri çıkarmış ve mevcutları yazılarıyla desteklemiş, yetenekli 

gençlere yol göstermiştir. Dergiler Türkçüdür ama her yazar arasında fark vardır. 

Bunların bakış tarzları arasındaki çatışmalar bazen kişilerin aralarının açılmasına yol 

açmıştır.  

Daha sonraları Gökalp hakkındaki yazılarda bunlar üzerinde durulmuştur. Türk 

Yurdu’nda birlikte çalıştıkları Gökalp’ın, dergiyi çıkaran Yusuf Akçura ile 

anlaşamadığı ısrarla tekrarlanmaktadır. Yeni bir Türk devletinin kurulma aşamasında 

çalışan, bu iki güçlü şahsiyetin yetiştikleri çevre, eğitimleri, hayat tecrübeleri ve 

mizaçları birbirlerinden çok farklıdır. Ortak amaçları dünyadaki Türklerin aralarında 

kültür birliğinin kurulmasıdır. 14  Bunun kısa bir süre de gerçekleşemeyeceği kesindir, 

ayrıca yıkılan bir devlet ve devletsiz bırakılmak istenen Türk milleti vardır. Gökalp 

pratik düşünceli bir insandır. 1918’de bastırdığı iki kitap Türkleşmek, İslamlaşmak ve 

Muasırlaşmak ile Yeni Hayat gelecek umutlarını pekiştirecek niteliktedir ve Gökalp 

gelişen siyasi olaylar dolayısıyla bir süre neşriyatta bulunamayacağını düşünerek Türk 

milliyetçilerine dağınık makaleleri ve şiirlerinden oluşan iki kitabı bırakmıştır. Yıkılan 

 
12 Orhan Karaveli,a.e., s. 65-69; H. Süha Gezgin, İkdam, 6-7 Mayıs 1919 . 
13 Ziya Gökalp, “Türkçülük Nedir?”, Yeni Mecmua, nu. 25, 27 Kânun-ı evvel 1917, s. 411-412. (Üç 

bölümlük bu yazının devamı sonraki sayılardadır.) 
14 “Akçura’nın modern yönü, bize yeni tip aydının somut bir örneğini sunmasıdır” diyen François 

Georgeon “Ziya Gökalp’ın daha popüler, daha romantik ve üstelik daha hukuki olan milliyetçiliği, Türk 

toplumunun bürokratik eğilimlerine, küçük burjuvazinin özlemlerine daha uygun düşüyordu” 

yorumunu yapar: Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri Yusuf Akçura (1876-1935), çev. Alev Er, Tarih Vakfı 

Yurt Yay.2.b.1996, s. 136-137. Ayrıca bk.  Ahmet Kanlıdere, Muallim, Muharrir, Müverrih Yusuf 

Akçura, Türk Kültürüne Hizmet Vakfı, 2022. 

 Orhan Karaveli, Ziya Gökalp’ı Doğru Tanımak Türklük hem mefkûrem hem de kanımdır” Doğan Kitap, 

2008. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

7 

 

devlet, dünya ve hayat karşısında o şiirlerinde ‘Yeni Hayat’ı müjdelediği gibi artık iflas 

etmiş olan Tanzimat ideolojisi Osmanlıcılığın yerine Türkleşmek’i koyarak 

İslamlaşmak ve Muasırlaşmak’la birlikte yeni hayatın ihtiyacı olan üç umdenin tanıtır. 

Bu kitabın adında Gökalp’ın kelimelerin mastarlarını kullanması bana önemli 

görünüyor. Burada kişilerin her birinin bu umdeleri bilinçlerine yerleştirmeleri 

gerektiği vurgulanmaktadır. Türküm demek yetmez, Türklüğün ne olduğunu bilmek 

gerekir, Müslümanım demek yetmez, İslamiyet’in ne demek olduğu bilmek gerekir. 

Muasırlaşmak da öyledir. Bunlar fertlerin bilincine yerleşmedikleri sürece hiçbir işe 

yaramazlar.  

Gökalp’ı bir iki sloganı dolayısıyla en çok eleştiren Halide Edib’dir. Halide 

Edib Yeni Lisan makalesinden önce de sade ifadesiyle dikkati çekmiş bir yazardır.  

Ömer Seyfettin onu örnek gösterir. Halide Edib Türk Ocakları ile yakından ilgilidir, 

Türk Yurdu dergisine yazar ancak milliyetçilik tarifinde Akçura ile anlaşmazlığı 

vardır.15 Milliyetçi bir dergi olan Büyük Mecmua’nın naşiri Mehmet Zekeriya 

(Sertel)in İngilizler tarafından tevkifi üzerine bu derginin sorumluluğunu ve 

başyazarlığını üstlenir ve orada güncel olaylarla ilgili her sayıda yazılar yazar. Ne 

yazık ki bunların büyük kısmı sansürün hışmına uğrayarak beyaz sütunlar olarak 

çıkmıştır. Mustafa Kemal Paşa’yı Ankara’da yaptığı ilk konuşmada geleceğin 

Türkiye’nin kurucusu olarak selamlayan “Yarınki Türkiye” adlı yazısı Atatürk’ün 

konuşmaları hakkındaki ilk yorumdur.16  Halide Edib Büyük Mecmua’daki son dönem 

Türk edebiyatı üzerindeki uzun yazısında Mehmet Emin, Ömer Seyfettin, Ziya 

Gökalp, Refik Halit hakkında yazacağını ilanlarda belirtmişse de, bunlardan Gökalp 

hakkındaki kısım işgal kuvvetleri sansürüne  takılmış olmalı ki neşredilememiştir,17 

ama şüphesiz ki derginin okuyucuları önceki ilanlar dolayısıyla Gökalp hakkında 

konuşulmanın yasaklandığını da fark etmişlerdir.  

Halide Edib, Ziya Gökalp’ın ölümü dolayısıyla kaleme aldığı yazıya “Sezar'ın 

cenazesinde dostu Mark Antuan ‘Ölülerin iyiliği kemikleriyle gömülür, hataları 

arkalarında kalır’ diyor. Ben bir Müslüman ve Ziya Bey'i seven, takdir eden bir insan 

sıfatıyla bugün onu hep fikir ve kalp güzelliği içinde, büyük dimağının çok yavaş ve 

güçlükle biriken Türk fikir hazinesine bıraktığı mirasın minnetiyle yadediyorum” diye 

başlar ve “Çok karışık bir devrede gelmiş, ilmiyle siyasi umdelere tesir yapmış bir âlim 

sıfatıyla ayrıca ve pek ciddi tetkik yapılmak lazımdır. Allah gani gani rahmet eylesin!” 

diye bitirir. Bu iki önemli ifade arasında kendisinde kalan özel izlenimleri yer alır. 

“Kendisi tumturağı, mübalağayı sevmezdi, mütevazı ve sâkit bir vakarı vardı. 

Kendisini çok sık gördüğüm ve sevdiğim zamanlarda da uzakta bir yabancı olduğum 

devirlerde de en çok bu Anadolu Türküne has olan sessiz ve güzel vakarın cazibesini 

hissettim” diyen Adıvar, onu önce Altın Destan'ıyla” tanıdığını ve “ahenginde iptidaî 

bir zenginlik, manasında sıcak ve heyecanlı bir çocuğun zihni, mesail karşısındaki 

 
15 Nitekim 1915’te Türk Yurdu için hazırladığı ve neşredileceği ilan edilen “Türkçülük Nedir” adlı 

makalesi basılmaz. Bk. İnci Enginün, “Halide Edib ve Türk Yurdu”, Halide Edib Adıvar, Dergâh, 22019, 

s. 159. 
16 Halide Edib, “Yarınki Türkiye”, Vakit, nu.785, 12 Kânun-ı sâni 1336/1920. “Edebiyatımızın Son 

Simaları ve Safhaları”, Büyük Mecmua, , nu. 2-7,13 Mart 8 Mayıs 1919, s. 53-54, 100-102, yeni harflerle 

neşri için bk.Türk Edebiyatı Metinleri  4 Eser Tanıtma ve Önsözler, hzl. İnci Enginün-Zeynep Kerman, 

Dergâh, 2011, s. 105-119.  
17 Halide Edib, “Edebiyatımızın Simaları ve Safhaları”, Büyük Mecmua, nu. 2-7,13 Mart 8 Mayıs 1919, 

s. 53-54, 100-102.Yeni Türk Edebiyatı Metinleri 4 Eser Tanıtma ve Önsözler, haz İ. Enginün, Z. Kerman, 

Dergâh, 2011, s. 105-119. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

8 

 

cezb çarpması vardı” diye kendisini çok etkilediğini açıklar ve şiirdeki "nerede"leri 

“Yeni Turan'ı yazmağa sevk eden manevî işaretlerden biri” sayar.  

Tanışmaları 1910’da Yusuf Akçura Bey vasıtasıyla olmuştur sık sık görüşürler: 

“O zaman hiç siyasiyatla münasebeti yoktu ve Yusuf Bey'le Fazlıpaşa'daki evime sık 

sık gelirdi. Vâzıh, tatlı ve hususi bir konuşuşu vardı. Elleri dizlerinin üstünde, gözleri 

bir resimde yahut halının bir çiçeğinde kendi düşüncesine dalmış hiç ifade ve evzaında 

tesir yapmak kaydıyla mukayyet olmadan konuşurdu.” 

“Ziya Bey'in Yusuf Bey'le münakaşalarında gösterdiği sabır, sükûn ve ekseri 

Yusuf Bey'e galebe çalan mantık ve ilmî delillerini bugün tekrar ediyormuş gibi 

görüyorum. Ziya Bey'in o zamanlara tesadüf eden çocuk edebiyatı faaliyeti ilmî 

âsârından fazla şahsım üzerine tesir yapmıştı. Türkün ilk sevimli çocuk edebiyatını 

Ziya Bey yazdı. O zaman "çocuk dünyası" diye neşrettiği lâyemut büyüknine 

masallarını en cazip bir ahenk ve sadegî ile şiire tahvili [Türkler arasında onun isminin 

ebedî olmasına yardım edecek başlıca âmillerden biridir.” 

Ancak bu dostluk fazla sürmez.  O günlerin maarif nazırı olan Şükrü Bey'le 

Halide Edib’in ihtilafında Ziya Bey'in Şükrü Bey’i desteklemesi ve “daha faal siyasete 

geçtiği için” kendisiyle uzun zaman görüşmez. 

Gökalp’ın aile hukuku kararnamesi, mahkemelerin birleştirilmesi, öğretimin 

birleştirilmesi faaliyetlerinden ilkini 1908 sonrası en önemli medeni ve sosyal işlerin 

en büyüğü sayar, çok tenkit edilen ikincisini bilmediği söyler. Üçüncüsüne ise 

kendisinin karşı olduğunu belirtir. Gökalp’le dostluğunun kesilmesi de bununla 

ilgilidir. “Ecnebi istilası altında inlediğimiz günlerde idi. Ziya Bey İngilizlere alet olan 

bir hükûmetin zindanında idi. Her devir dönümünde olduğu gibi düşmüşlere indirilen 

darbelerin büyük bir kısmı zavallı Ziya'ya müteveccihti” der. Bir gün tramvayda 

giderken, bir arabada iki süngülü karşısında Ziya Gökalp’ın her zamanki tavrıyla 

oturmuş olarak gittiğini görür. Bir an bakışırlar sanki o anda senelerin uçurumunu 

atlarlar.  

Daha sonra kurtuluş günleri yaklaşırken Ziya Bey de Anadolu’ya gelir ve 

Halide Edib’i ziyaret eder: “Ankara'daki küçük loş odama gelen Ziya Bey kurşuni 

kostümü içinde yeni bir hayat keşfetmiş gibi canlı ve şevkli idi. Uzun konuştuk. Evvela 

hiçbir ilim ve sanat adamının siyasiyata sürüklenmemesi lazım geldiğini söylüyordu. 

Tabiî bundan maksadı faal siyasetti. Çünkü biraz mütekemmil bir adamın mutlak diğer 

kanaatleri arasında siyasi kanaatleri de vardır. Saniyen yeni Türkiye'nin garba teveccüh 

etmesi lüzumunu söyledi ve bizlere biraz darıldı. Avrupa'dan yediğimiz darbeler bizi 

gayr-i ihtiyari şarka hatta Asya'ya doğru atmış, kendi kendimizden, şarkın eski 

ananatından mülhem olarak Yeni Türkiye'ye istikamet vermek arzusu hasıl olmuştu. 

Buna karşı cesaretle, vuzuhla fikir mücadelesi yaptı.” 

Ankara'da o günlerde mütevazı, sessiz kitapları ve dostları arasında yaşadıktan 

sonra bir gün bir kağnı içinde çocuklarıyla beraber Diyarbakır'a gitti.” 

Diyarbakır'da çıkardığı Küçük Mecmua onun orada hararetli ve samimi bir fikir 

merkezi yaptığını hissettiriyordu. O fena tab'edilmiş, beş altı yaprak mecmuacığın 

birçok süslü mecmualardan fazla kudreti ve güzelliği vardı.” 

“Ziya Bey, evvela idealistti. İdeallerini hakikat sahasında görmek için 

çalışırken yapmağa mecbur olduğu fedakârlıklar onda ifade etmediği derunî bir acılık 

ve ıstırap yapmıştı. Ziya Bey samimi surette dindardı. Bir zaman hatta Türkiye'nin, 

Türklerin tekâmülünü yalnız dinî bir teceddüt ve inkılâpta görürdü. İslâm Mecmuası 

faaliyeti bunun tezahüratı idi. Sonuna kadar dinin ruhanî ve temiz kısmına sadık kalmış 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

9 

 

bir Müslümandı. Bunu "Müslüman ümmetindenim" çok açık ifade etmiştir. Ziya 

Bey'de Carlyle'ın dediği kahramana taabbüd (hero worship) çok kuvvetli idi.18 Hatta 

ferdiyetçi (individualist)lere hücum ettiği, "fert yok cemiyet var" dediği zamanlarda 

bile bazı büyük adamlara kasideler yazmıştır. Ziya Bey'in iki büyük kahramanı Enver 

Paşa ve Gazi Paşa'dır. 

Ziya Bey'in hayat-ı hususiyesi iyi, mütevazı ve temiz bir insanın en cazip bir 

numunesini gösterir. Bu o kadar kendini tanıyanlara ve en çok bundan dolayı sevenlere 

tesir yapmıştır ki bana cenazesindeki kalabalıktan ruhu muazzep oluyormuş gibi bir 

his gelmiştir” cümleleri Adıvar’ın samimiyetle yazdığı bir vedadır.   

Ancak bazı görüşlerini paylaşmaz ve bunları açıkça yazılarında dile getir. “Hak 

yok vazife var” mısraını şiddetle eleştirir, çünkü bu anlayış milletleri totaliter rejimleri 

götürür. Hakkın olmayıp vazifenin olduğu yerde angarya vardır ve sorumluluk hissi de 

ortadan kalkar. İkinci itirazı da idareci ile halkı anlatan “çoban ve koyun” 

benzetmesine karşıdır. Bunlar hakkında yaptığı açıklama “Ziya Gökalp İhtifali 

Münasebetiyle”, “Çoban ve Sürü” adlı yazılarındadır.19  

Yahya Kemal ile Ziya Gökalp Türkçülük konusunda ortaktırlar, ancak Yahya 

Kemal 1071’den öncesini tarih öncesi sayarak o devirle ilgilenmez. Halbuki Ziya 

Gökalp o dönemin her şeyiyle yakından ilgilidir. Yahya Kemal de Millî Mücadele’nin 

önemli kalemlerinden biridir. Bunların kitap olarak çok geç çıkması nesilleri onun 

İstiklal Savaşı’na karşı olduğu şeklindeki yanlış görüşlere itmiştir, Yahya Kemal “Yeni 

Lisan” hareketinin “aruz”u reddetmesine karşıdır. Bu konuda söyledikleri kendi içinde 

tutarlıdır da: “Aruz şiir lisanımızın vücudunda bel kemiği gibi esaslı bir uzuvdur. 

Türkçe onun etrafında tekevvün etti; bila tereddüt denilebilir ki aruza aşina olmayan 

bir Türk edebî Türkçenin ayarını takdir edemez. Hatta zannederim ki ilerideki nesiller 

bile, Türkçeyi bilmek için aruza aşina olmaktan vareste kalamaz. Bu vezin buhranının 

neticesi tahakkuk etmiştir, Mehmet Emin, bu vezin bahsinde bir mübeşşirdi. Ziya 

Gökalp millî hakikati tespit etti. Celal Sahir bütün yeni nesle kabul ettirdiği için yad 

edilecektir, yerini millî vezinlere terk eden aruz büsbütün kaybolacak mı? Mustafa 

Şekip Bey gibi ben de ortadan kalkacağını zannetmiyorum. Aruza hâkimken Türk 

vezinleri zaman zaman keyfe göre kullanılıyordu, bu defa kaide ber-akis olarak aruz 

öyle kullanılacak.”20 

Yahya Kemal yazılarında sık sık Gökalp’la tanışmalarını, konuşmalarını, 

ayrılık noktalarını ve Gökalp’a hayranlığını ifade eder. Yahya Kemal çevresindekilere 

pek iltifat edenlerden olmadığı için bu tavrı aslında şaşırtıcıdır. Milletinin en güç 

 
18 Thomas Carlyle (1795-1881) İngiliz düşünür ve tarihçinin söz konusu olan kitabı On Heroes, Hero 

Worship and the Heroic in History (Kahramanlar, Kahramanlara Tapma ve Tarihte Kahramanlık) 

(1841). Altı konferanstan oluşan kitap İlahi kahraman, İskandinav mitolojisinde Paganism ve Odin; 

Peygamber olan kahraman: Muhammet; Şair olarak kahraman: Dante, Shakespeare; Papaz olarak 

kahraman Luther, Knox Edebiyatçı olarak kahraman, Johnson, Rousseau, Burns, Kral olarak kahraman, 

Cromwell ve Napolyon’un hayat hikâyeleri ve etkilerinden oluşmaktadır.  
19 Halide Edib “Gökalp Ziya”, Vakit, nu.2454, 27 Teşrin-i evvel 1340/1924. “Ziya Gökalp İhtifali 

Münasebetiyle” Akşam, 7551, 28 Ekim 2939; “Çoban ve Sürü” Akşam, 11152, 31 Ekim 1949, 

Türkiye’de Şark Garp ve Amerikan Tesirleri, İstanbul 1955 (dış kapakta 1956), s. 245. 

İnci Enginün, “Halide Edib ve Ziya Gökalp, Halide Edib Adıvar, Dergâh, 2019, s. 41-52. Halide Edib 

Gökalp’ın etkisiyle yazdığı eserleri arasında Yeni Turan’ı andığı gibi, Turkey Faces West ve Conflict of 

East and West in Turkey ile Türkiye’de Şark, Garp ve Amerikan Tesirleri adlı kitaplarında onun 

şahsiyetine geniş yer ayırmıştır. 
20 Yahya Kemal, Edebiyata Dair, Yahya Kemal Enstitüsü, 1971, s. 126 (ilk neşri: “Vezinler, 2”, Dergâh, 

nu.22, 20 Mart 1338/1922, s. 121-126). 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

10 

 

günlerinde ona gerçekten bağlı olanların hepsi bir arada aynı gaye ile çalışmaktan, 

birleşmekten uzak kalmamışlardır. Yahya Kemal Paris dönüşü tanışmıştır. Henüz 

hiçbir yazısını okumamıştır, fakat duyduğu fikirleri kendisinde “bir havari” izlenimi 

uyandırmıştır.  Yahya Kemal onun “diğer meziyetlerinden sarf-ı nazar, Ziya Bey ilmi, 

yirminci asırdaki telakkisiyle anlamış ve benimsemiş bir adamdı. Sokrat’dan 

Bergson’a kadar süzülen felsefeyi tam bir kudretle kavramış, derinden derine 

hazmetmiş, o yükün altında bunalmamış, berrak bir dimağ sahibi idi. Anladığını 

hakikaten anlamış insanlar gibi, kolay, bâriz, şeffaf ve ihtiraslı bir halde anlatırdı” diye 

özetlediği bu özelliğine rağmen Gökalp’ın dereden tepeden konuşmasını bilmediğini 

söyler: “Her kelime ve her hadise onda bir fikir silsilesini uyandırırdı” der; herkes 

Gökalp için “ayrı ayrı bir “mevzu” dur.  Yahya Kemal’i takdir etmek istediği bir gün 

“Köprülüzade cehd adamı, Yahya Kemal de vecd adamıdır” demiş, “tariz etmek 

istediği bir gün”de ise onun kafasının “tarihin zevklerine kaptırdığını”ifade için 

“Harabisin harabati değilsin! / Gözün mazidedir ati değilsin!” demiş ve Yahya 

Kemal’den “Ne harabi ne harabatiyim/Kökü mazide olan atiyim” cevabını almıştır. 

Daha sonraları bu latife, dönemin bu iki büyük adamının anlaşamadıklarının delili 

olarak kullanılmıştır.21 

Yahya Kemal “Ezan ve Kuran” adlı yazısında anlattığı gibi “Birçok günlerimi 

Ziya Gökalp’le konuşarak geçirdim. Diyarıbekir’in bir harika olan bu oğlu konuştuğu 

zaman istikbalin muhayyel bünyanını kuran dev bir mimara benzerdi. İlk müslümanlar 

gibi mütedeyyin, ilk Türkler gibi bâni idi; maziye arkasını çevirmiş sabit bir bakışla 

 
21 Yahya Kemal de ölümünden sonra yazdığı “Ziya Gökalp” adlı dostluklarını anlattığı yazısında bu 

beyitlerin ne zaman ve nasıl söylendiği anlatmıştır (Siyasi ve Edebî Portreler, s.16.) Söz konusu 

yazısında şunları da belirtmiştir: “Onun, iki asır evvel Almanya içinde Almanlığı keşfeden Leibniz gibi, 

Osmanlı İmparatorluğu içinde Türklüğü keşfeden bir adam olduğundan şüphelendim.” Demiştir. 

Kendisini Gökalp’a takdim eden Dr. Nazım Bey’in, “Paris’den gelmiş eski bir Türkçü takdim edeyim, 

konuşunuz ve anlaşınız” demesi Gökalp’ı sevindirmiştir. Yahya Kemal kendisinin artık Paris’teki “eski 

müfrit Türkçü” olmadığını “hayalini Türkçülüğe ilk kaptıran her Türkün gördüğü Turan rüyasından 

uyanmıştım, ırk birliği gibi ve saf menşelerimize rücu gibi ilk şedid arzularımız bahsinde uslanmıştım, 

kendi vatanımızın o zamanki siyasi hudutları içinde bir Türklüğe razı olmuştum, bin yıl evveli kabettarih 

sayarak, bin yıldan beri kökleştiğimi Anadolu ve Rumeli topraklarında, daha küçük misyasta bir 

Türkçülüğe meyletmiştim ve o vakit ki tabiri ile bir Osmanlı Türklüğü arzu ediyordum. Ziya Bey’e 

benim uslanmış düşüncelerim dar ve tatsız göründü” (12) der. Uzunca bir süre pek görüşemezler, Yusuf 

Akçura ile dostlukları devam eden Yahya Kemal ondan genç şairlere Gökalp’ın kendi şiirlerini örnek 

gösterdiğini duymaktadır. Ziya Gökalp’la asıl arkadaşlığı Darülfünun’a müderris olarak girmesinden 

sonradır (s.13). Sık sık görüşürler, Gökalp biraz da sağlığı dolayısıyla Yahya Kemal’in ısrarı üzerinde 

Büyükada’da oturmaya razı olur. Bu yıllarda iyi arkadaş olurlar, sabah akşam gezintilere çıkarlar, 

dönemin aydınları ile toplanırlar ve “fikirlerin meydan muharebesi”ni andıran tartışmalara girişirler. 

İkinci yıl da Gökalp ailesiyle geldiğinde diğer arkadaşlarını da aileleriyle birlikte Büyükada’ya gelirler 

ve kafaca anlaşan arkadaşlar buluşurlar. Gökalp bu konuşmalarda “Türk içtimaiyatının bir bahsini 

tutturur, muttasıl söyler, önce lezzetle dinlettirir, bir yumağı açar gibi bahsi sıkı bir silsilede muttasıl 

açar, uzatır, bir türlü bitirmek bilmez, nihayet en anlayışlı ve meraklı sâmilerini bıktırasıya kadar 

konuşur, yorulduğunun farkına varmaz” (s. 14). 

Yahya Kemal’in bu kitabında “Tevfik Fikret ve Ziya Gökalp” adlı bir yazısı daha bulunmaktadır. Burada 

hem Gökalp’ın Tevfik Fikret hakkındaki görüşleri yer alır, hem de kendisinin Gökalp’ın batının ve bizim 

şiirimizi çok iyi bildiği halde “kabul edilmesini teklif ettiği millî lisanla, ne kendi bir yenilik vücuda 

getirebildi, ne de tilmizlerinin bir şey yapmasını temin edebildi” diyerek bunun sebebini Gökalp’ın 

düzenlediği “ilmî bir reçetenin mahsulleri” olmasında görür (s.23). Mamafih Yahya Kemal de bu 

görüşünde yanılmıştır. Zira bu tür tekliflerin hemen somutlaşması beklenemez. Olgunlaşması ve bir 

anlamda gelenekleşmesi lazımdır ki Yahya Kemal’in öğrencileri ona rağmen hecede Gökalp’ın 

beklediklerini verebilmişlerdir.  



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

11 

 

yalnız istikbale bakardı. Maziye karşı daüssılamı hararetle söylediğim bir gün dedi ki” 

dedikten sonra ünlü beyitle karşılaşan Yahya Kemal de “mazinin” “kulağına fısıldadığı 

bir sesle” ünlü cevabını vermiştir. Yahya Kemal, İstanbul’da yaptığı uzun gezilerde bu 

şehirde geçen beş asırlık “hayatımızı” anlatır. İstanbul’un fethinin asıl anlamını fark 

eder. Sonra da Yavuz’un Mısr’dan getirdiği kutsal emanetlerle okunmaya başlayan 

Kuran’ın, Fatih’in Ayasofya minaresinden okuttuğu ezanın ülkenin “manevi temeli”ni 

oluşturduğunu ve cephelerdeki “genç askerler”in “bu kadar güzel iki şey için 

döğüştünüz” diye yazısını bitirirken bir anlamda Gökalp’ın Türkleşmek, İslamlaşmak, 

Muasırlaşmak umdelerinden birini hayatımızda her an yaşanan iki özelliği ile anar.22   

Halbuki Yahya Kemal’in anlattıkları, aralarında büyük ölçüde bir kafa denkliği 

bulunduğunu açıkça ortaya koymaktadır. O bir “sistem adamıdır” ve sistem dışında 

kalan fikirlere “değer vermez.”  

Gökalp’ı çeşitli ayrıntılarında eleştirenler bu önemli tespiti fark etmeyenlerdir. Bütün 

fikirleri tek bir sistemde toplayabilmek kimseye nasip olmamıştır.  Gökalp’ın 

çevresindekilerle olan ilişkilerinden de söz eden Yahya Kemal Yeni Mecmua’yı 

çıkarma macerasından da söz eder. Derginin adını Yahya Kemal’den istemiş, aldığı 

“Mecmua” cevabına “yeni” sıfatını ekleyerek Yeni Mecmua adında karar kılınmıştır. 

“Yeni” Ziya Gökalp’ın bütün faaliyetlerinde daima hatırlatmak istediği geleceği işaret 

etmektedir. Gökalp’ın bir dergi çıkarmanın maliyetinden habersiz olduğunu da anlatan 

Yahya Kemal, derginin Türk edebiyatına hizmet ettiğini belirtir.  Mütareke ile Yeni 

Mecmua da çöker. “Vatan çatır çatır yıkılırken Ziya Bey muztaripti, lakin o en fena 

günlerde bile kurtulacağımızdan ümitvar olduğunu söylüyordu” diyen Yahya Kemal, 

onu Cağaloğlu’ndaki evinde ziyarete gittiği gibi Bekirağı Bölüğünde de ziyaret 

etmiştir.  Asla “solmayan” bir ümitle Malta dönüşü Küçük Mecmua’yı da “aynı ruh 

tazeliğiyle” çıkardığını belirtir. “Artık Gökalp’ı sevenler, serzeniş edenlerden daha 

fazladır.” 

Hastahanede de Gökalp’ı ziyaret eden Yahya Kemal, onun kaybından çok 

müteessirdir: “Ziya Bey’i kaybettik; hem de öyle bir zamanda kaybettik ki 

kaybettiğimiz başın cevherini havas zümresi bile hakiki bir şuurla anlamadı. Ziya 

Bey’in bir radyum olan dimağı söndüğü günden beri vatandaki ilimde karanlık 

vardır”.23 

Yahya Kemal “İttihat ve Terakki’ye Dair” hatıraları arasında Ziya Gökalp’ın 

“hars” konusunu İttihat ve Terakki’nin üst kademelerince anlaşılmaktan ne kadar uzak 

olduğuna dair bazı izlenimlerini naklederken Gökalp’ın anlatmaktan hiç 

yorulmadığını özellikle belirtir. Siyasilerin bunlara gülerken “Ziya ve ben 

gülmüyorduk. Ziya, tutuk lisanıyla harsı bir defa daha anlatmaya başladı” diye bir 

anlamda, kendi yalnızlıklarını ifade eder. Ama gençler ve halk Ziya Gökalp’ın 

kendilerinden söz ettiğini anlamışlardır.24 

Ayrıca Yahya Kemal “İttihat ve Terakki’ye Dair” adlı yazısında25 son asrı 

özetleyen tahlilinde çok önemli bir noktaya işaret eder: “1860’la 1876 arasındaki Genç 

 
22  Yahya Kemal, Aziz İstanbul, Yahya Kemal Enstitüsü, 1964, s.118-120.(Yazının ilk neşri Tevhid-i 

Efkâr, nu. 290-3318, 30 Mart 1922’dedir. 
23 Türk Yurdu dergisinde Kasım 1924’te “Şahsi Hatıralar” başlığıyla neşredilmiştir. Siyasi ve Edebî 

Portreler, Yahya Kemal Enstitüsü,1968, s. 11-20. 
24 Yahya Kemal, “İttihat ve Terakki’ye Dair”, Çocukluğum, Gençliğim, Siyasi ve Edebî Hatıralarım, 

Yahya Kemal Enstitüsü, 1973, s. 74-175. 
25 Yahya Kemal, “İttihat ve Terakki’ye Dair”, Çocukluğum, Gençliğim, Siyasi ve Edebî Hatıralarım, 

Yahya Kemal Enstitüsü, 1973, s. 175. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

12 

 

Osmanlı hayallerinin 1895 ile 1908 arasındaki cisimlenmesi olan İttihat ve Terakki, 

hakikatte, Osmanlı Hanedanı’nın saltanatına son vermişti, Türkiye’de iktidar mevkiine 

Merkez-i Umumi’yi getirmişti. Bu kuvvet işe başladığı günden itibaren hayal 

sahasından çıktı. Her saat gözle görülür biri hal aldı. Artık milletin bütün inkisar-ı 

hayalleri meraretleri, şikâyetleri, bedduaları, muhalefetleri ona teveccüh etti. Merkez-

i Umumi, padişahın yerini almakla [onun müşkil] vaziyetini de yüklenmiş oluyordu. 

Fransa’da İkinci İmparatorluk’un çürümüş olduğu son senelerde genç bir 

cumhuriyetçi olan George Clemenceau’nun 1870’te cumhuriyet teessüs ettikten sonra 

inkisar-ı hayal’i ifade etmek için: “Ah Cumhuriyet imparatorluk devrinde ne kadar 

güzeldin!” diye haykırışı bu vaziyeti ifade ediyor” demektedir.26   

Yakup Kadri ve Falih Rıfkı da Türk Ocakları’nda çalışırlar, ikisi de Türklük 

değerleri üzerinde hassastırlar, ikisi de Ziya Gökalp hakkında çok önemli yazılar 

yazmış, tespitlerde bulunmuşlardır. Yakup Kadri’nin Gökalp’ın Diyarbakır’da tek 

başına neşrettiği Küçük Mecmua hakkındaki yazısı Gökalp’ın şahsiyetini olduğu kadar 

derginin etkisini de belirtmektedir.27  

Aynı tavır Falih Rıfkı’da da vardır. “Ziya Bey’in Mısraları” adlı yazısında onun 

Darülfünun’un davetini kabul ederek İstanbul’a gelmesini dilerken, onu “millî 

cereyanın en büyük mürşit ve mübeşşirlerinden biri” diye niteler ve Küçük 

Mecmua’daki yazılarıyla “Türk gençliğini”, “millî irfan ve beynelmilel medeniyet” 

hedeflerinde toplamaya çalıştığını belirtir, ayrıca onun Mustafa Kemal Paşa’ya hitaben 

yazdığı istidasından söz eder. “Ey kurtaran bizi zalim Yunandan, /Kurtar bizi daha 

birçok düşmandan. /Garpta şarklı yaşayıştan usandık/ Kurtar bizi bu karanlık 

zindandan”. Bu mısraları haklı olarak “düz, acayip, belki biraz sevimsiz” bulan Atay 

“memleketin milliyet kadar medeniyet aşkıyla tutuşmasını isteyen Ziya Gökalp 

lüzumsuz, zamansız ve mânasız bir istimdat da bulunmuyor. Memleketimiz Avrupalı 

 
26 Yahya Kemal, Çocukluğum, Gençliğim, Siyasi ve Edebi Hatıralarım, Yahya Kemal Enstitüsü, 1973, 

s. 175-176. 
27 “Ziya Gökalp, o müteaddi ve orijinal şahsiyetlerden biridir ki, her dokunduğu mesele derhal nurani 

bir ehemmiyet kesbeder, bahsettiği mevzular bizde büyük bir alaka uyandırır ve her defasında onun 

yanından dimağımızda yeni bir fikir, kalbimizde yeni bir his ve gözlerimizin önünde yeni bir ufukla 

ayrılırız. Ziya Gökalp’ın ağzında veya kaleminde gündelik hayatımızın en adi ve en hurda vakayii ve 

mesaili bile mefkûrevi birer hadise şekline girer, o derece adiyetlerini kaybeder. Onun için fikriyat 

âleminin haricinde bir âlem mevcut değildir, içtimai veya sadece ilmi bir düstur halinde ifade 

edilemeyecek vakıa ve hadiseler onun indinde keenlemyekûn [yok hükmünde] mesabesindedir, lakin 

ona göre dünyada bu gibi vakıa ve hadiseler mevcut mudur? İnsanların yemek yiyişinden, şarkı 

söyleyişine, oturuşunda, kalkışına kadar her şey onun için bir tetebbu ve tefekkür mevzuu değil midir? 

İpekler içinde geçen şu güzel kadın Ziya Gökalp’ın dimağında derhal içtimaiyat ilminin “Feminizm”e 

dair bir sayfasını açar, yapraklar arasında esen şu rüzgâr onda metafizik bir düşünce uyandırır, anasının 

eteğinden çekerek ağlayan şu çocuk onu terbiye-i etfal fennine dair mülahazalara sevk eder, şu arabacı 

ile hamalın birbiriyle dövüşmesi onun indinde hudutları en muğlak psikolociya bahislerine varan içtimai 

bir hadisedir. Hayatı bir kitap gibi okuyan böyle âlim tiplerine ancak Anatole France’ın romanlarında 

tesadüf edilir. Eğer bu büyük Fransız edibinin bütün asarını okudunuzsa Mösyö Bergeret örneğinde 

mutlaka Ziya Gökalp’ın şahsiyetini bulacaksınız. O, bütün manasıyla katıksız bir âlim enmuzecidir” 

dedikten sonra Küçük Mecmua’nın nasıl beklenen bir dergi olduğunu anlatır ve onun aleyhinde 

bulunanları da susturan, şu veciz ve belki de her devir için geçerli şu cümlelerle bitirir: “Bir zamanlar 

İttihat ve Terakki komitesi merkez-i umumi azasından olduğu için onda siyasi bir kudret tevehhüm 

edenler çok yanıldılar. Politika doğrudan doğruya hayat adamlarının işidir, halbuki Ziya Gökalp için 

kitabi bir düstura veya yüksek bir mefkûreye uymayan hayatın zerre kadar ehemmiyeti yoktur.  Siyasi 

adam bütün heyecanları, hırsları, fazilet veya reziletleriyle “hâl-i hazırı” yaşayan, “hâl-i hazıra” hâkim 

olmak isteyen kimsedir.” Yakup Kadri, “Küçük Mecmua ve Ziya Gökalp”, İkdam,9093, 10 Temmuz 

1338/1922, s. 2. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

13 

 

bir Türkiye ve hepimiz Avrupalı birer Türk olmadıkça hakiki hedefimize ermiş 

olmayacağız. Hürriyet uğruna her şey feda edilir. Rahat, intizam, şehir, hatta can… 

Fakat hatta mücahede günlerinde bile herkes rahatsızlığın, intizamsızlığın, 

şehirsizliğin ve hayat muhabbetinin hasretini duymaktan korkmamalıdır. Ve bu hiç de 

çirkin bir şey de değildir. 

Bizi en umulmaz zafere götüren millî irade ve sebatı sulhtan sonra tamamiyle 

medeniyet mesaisine hasretmeliyiz. Her yeni şehir, her yeni bina, her yeni yol bizi bir 

yeni ratıba ile memlekete bağlayacaktır. Ziya Bey’in, hafif, ilimde, şiirden âri gören 

bu mısraları şimdilik en hayırlı düsturlardandır.”28 

Ziya Gökalp ile ilgili değerlendirmelerde bulunmuş olan Hakkı Süha, onun 

Divan-ı Harb’te sorgulanması ve yargılanması izleyen ve İkdam’da bunları yazmış 

kişidir. 

Gökalp ve diğerlerinin Malta’dan kurtulması için olağanüstü bir çaba göstermiş 

olan Mustafa Kemal Paşa’nın bu başarısı belki de İngilizlere karşı kazandığı ilk sinir 

ve sabır savaşıdır. Burada Gökalp’ın dönüşünden söz etmeyen ama sevdiği arkadaşı 

Süleyman Nazif’in dönüşünü “Esirin Avdeti” adlı yazısında çökmüş, bitmiş bir 

mahkûmun dönüşü olarak tasvir eden Cenap Şahabettin,29 herhalde Gökalp’ten de, 

onları kurtaran Mustafa Kemal’den de seçmiş olduğu yol dolayısıyla söz edemezdi. 

Zira Gökalp’ın Malta yılları inanılmaz bir irade felsefesiyle, iradesini güçlendirmeye 

adanmıştır. Ailesinin her ferdine müstakil mektuplar yazan bu babanın ferdiyete 

inanmadığını düşünmek çok güçtür. Mektupların yanında arkadaşlarına konferanslar 

vermiş, kütüphaneye devam etmiş ve Felsefe Dersleri kitabını yazmıştır.30 

Hilmi Ziya Ülken, Fransa’da Gökalp hakkında bir de doktora yapmış olan 

Fahrettin Fındıkoğlu, Gökalp’ın romanını yazan Mehmet Emin Erişirgil, Cahit Tanyol 

ve diğer düşünür ve sosyologların, Fuad Köprülü gibi edebiyat tarihçisi, Osman Turan, 

Faruk Sümer, Halil İnalcık gibi ünlü tarihçilerimizin de hareket noktaları Gökalp’ın 

işaretleri olmuştur. Bu asli besleyici kaynak onları Türkçülük konusunda birleştirmiş 

ama her biri kendi çalışma alanlarında Ziya Gökalp’ı tekrarlayarak değil, onun 

işaretlerinden hareketle dünyaya açılmışlar ve eserlerini yazmışlardır. Gökalp’ın 

elbette edebiyat alanında da etkisi derin. Fuad Köprülü’nün öğrencisi olan Mehmet 

Kaplan’ın Gökalp üzerinde hayli çalışması vardır. Mehmet Kaplan da Köprülü’den 

çok farklı olarak biyografi ve çevre şartlarından çok Gökalp’a psikolojik açıdan 

bakmış ve kendisinden öncekilerin anlamakta zorlandıkları Gökalp’ın etkisi 

meselesini aydınlatmıştır. Arketiplerin fertlerin bilinçaltlarında yaşadığını savunan 

Jung aynı millete mensup kişilerin bu uyuyan hayalleri uyandırarak buhran günlerinde 

birleşebileceklerini belirtmiştir. Mehmet Kaplan da Gökalp’ı yorumlarken Jung’un 

yönteminden hareket etmiş ve ilmin kuru çizgilerle dile getirdiği büyük gerçekleri, 

psikolojinin bu gücüyle bir milleti birleştirmeye yeteceğini ortaya koymuştur. Mehmet 

Kaplan’ın Gökalp hakkında çeşitli yazılarının dışında, özellikle denememelerinde ona 

sık sık döndüğünü, Türkçülüğün Esasları’nı de başvuru kitaplarının birincisi saydığını 

 
28 Akşam, 1492, 17 Teşrin-i sani 1922. (Kelime Güneş, Falih Rıfkı Atay’ın Millî Mücadele Yazıları 

(Akşam 1922), MÜ. Sosyal Bilimler Enst. Yeni Türk Edebiyatı Bilim dalı yüksek lisans tezi, 1995, 

s.192-193. 
29 Cenap Şahabettin, “Esirin Avdeti”, Peyam-Sabah, nu. 1054-11484, 10 Teşrin-i sani 1337/1921, s. 1-

2.  
30 Bu konferanslar Malta Konferansları adıyla basılmıştır (19.), Felsefe Dersleri hzl. Erdoğan Erbay, 

Ali Utku (Konya: Çizgi Yayınevi, 20.)  



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

14 

 

belirtmeliyim. Zaten eserin çeşitli baskılarını da hazırlamıştır. Denemelerinde 

Gökalp’ın görüşlerini sık sık zikretmesi, onu daima zihninde taşıdığının da delilidir.  

Bu konuda şöyle demektedir: “Gökalp üzerinde araştırma yapanlar umumiyetle onun 

düşünce sisteminin hangi tarihî ve sosyal şartlar altında vücuda geldiğini, yerli ve 

yabancı yazarların tesirlerini incelemişler, fakat şahsi psikoloji ile eseri arasındaki 

münasebete fazla önem vermemişlerdir. Halbuki bu münasebet sanıldığından çok 

kuvvetlidir.” 

Mehmet Kaplan’ı böyle düşünmeye sevk eden bizzat Gökalp’ın kendi 

yazılarıdır. “Duymadan düşünme, görme sezmeden, /Kendi duygun olsun usunu 

yeden” diyen Kızılelma şairi şahsi hayatında olduğu kadar, eserlerinde de his ve hayale 

büyük bir yer ayırır” dedikten sonra “Bundan dolayı Gökalp’ı anlamak için sadece ilmî 

bir şekle bürünen mücerret fikirlerini incelemek yetmez; duyuş tarzını da tetkik etmek 

icap eder. Umumiyetle didaktik bir mahiyet taşımakla beraber şiirlerinde psikolojisini 

aydınlatmaya yarayacak mühim unsurlar vardır. Bunlardan bilhassa C.G. Jung’un 

‘archetpe’ adını vermiş olduğu “temel hayaller” çok dikkate şayandır” dedikten sonra 

“Ziya Gökalp ve Saadet Perisi” ve “”Ziya Gökalp ve ‘Yeniden Doğma’ Temi” adlı 

yazılarını, “Türk kültür tarihinin en insicamlı ve tesirli ‘düşünce sistemi’ni kurmuş 

olan Gökalp’in özellikle şiirlerine dayanarak yazmış ve  Osmanlı Devleti’nin yıkılarak 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasını “sosyal planda bir ‘ölme’ ve ‘yeniden doğma’ 

hadisesi” olarak şairin nasıl alegorik bir şekilde ele aldığını incelemiştir.  Bu şiir tırtılın 

kelebeğe dönüşmesini anlatan “İpek Kozası”dır. “Ziya Gökalp ve Yahya Kemal’e Göre 

Malazgirt Savaşı” adlı incelemesinde de Malazgirt Savaşı’na bu iki aydının bakışını 

Türk kültür tarihi içinde değerlendirmiş ve “İki büyük Türk edebiyatçısı arasındaki 

düşünce ayrılığı, hars, tarih ve coğrafya arasındaki münasebetin daha geniş planda ele 

alınması ve Türk tarih ve kültürünün mukayeseli olarak tetkik edilmesini” gerektiği 

sonucuna ulaşmıştır.31 

* 

Son olarak sorulabilir: Ziya Gökalp’ın görüşleri hâlâ geçerli midir? Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurucusu Mustafa Kemal Atatürk’e büyük hayranlığı olan Gökalp 

eğer o olmasaydı, her şey boşa giderdi, düşünmek, yazmak kolay, gerçekleştirmek 

güçtür diyerek Atatürk’ü Türkleşmek mefkûresinin en yüce kişisi sayar.32 Atatürk de 

büyük saygı duyduğu bu düşünürden Cumhuriyet’in kuruluş yıllarında yine bazı 

hizmetler istemiş ve genç cumhuriyetin kuruluş felsefesinde Gökalp derin bir yer 

edinmiştir. 

1916’larda söz ettiği Türk devleti, artık yaşayacak hali kalmayan Osmanlı 

Devleti’nin yıkılmasıyla yerini Türkiye Cumhuriyeti’ne bırakmıştır. Uzun yıllar 

toparlanamayan Osmanlı Devleti Birinci Dünya Savaşı sonunda kendisini savunacak 

 
31 Bu incelemeler için bk. Mehmet Kaplan, Türk Edebiyatı Üzerinde Araştırmalar 1, Dergâh, 5.b. 1999, 

s. 490-549. 
32 “Mamafih, Türkçülüğe dair bütün hareketler akîm kalacaktı, eğer Türkleri Türkçülük mefkûresi 

etrafında birleştirerek büyük bir inkıraz tehlikesinden kurtarmağa muvaffak olan büyük dâhi zuhur 

etmeseydi! Bu büyük dâhinin ismini söylemeğe hacet yok.  Bütün cihan bugün Gazi Mustafa Kemal 

Paşa ismini mukaddes bir kelime addederek her an hürmetle anmaktadır. Evvelce Türkiye’de, Türk 

milletinin hiçbir mevkii yoktu. Bugün, her hak Türkündür. Bu topraktaki hâkimiyet Türk hâkimiyetidir, 

siyasette, harsta, iktisatta hep Türk halkı hâkimdir. Bu kadar kati ve büyük inkılabı yapan zat 

Türkçülüğün en büyük adamıdır. Çünkü; düşünmek ve söylemek kolaydır. Fakat, yapmak bilhassa 

muvaffakiyetle neticelendirmek çok güçtür.” Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, hzl. Mehmet Kaplan, 

İstanbul: Kültür B., Ziya Gökalp Yay: 7.1976, s. 11  



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

15 

 

durumda değildi. Ama Türkçülük mefkûresinin birleştirdiği Türkler önderlerinin 

etrafında kenetlenmeyi ve çok zor günlerden geçerek kendi cumhuriyetlerini kurmayı 

başarmışlardır. Bu Gökalp’ın Türkler için kurduğu hayalin ilk merhalesiydi.  İkinci ve 

üçüncü adımlar Türk dünyasının birleşmesi amacıydı. Önce Azerbaycan ve 

Türkmenistan’la birleşme, sonra da bütün Türklerin birleşmesi, yani Turan. Turancılık 

Gökalp’ın hayalleri arasında yer alan belki de en olmayacak mefkûresiydi. Ancak o 

bile, 1991 (26 Aralık) de Sovyetler Birliği’nin dağılmasından sonra uzak bir ihtimal 

olmaktan çıkmıştır denebilir. Elbette burada siyasi bir birlikten söz etmiyorum. 

Günümüzün küreselleşen dünyasında arka arkaya çıkan birleşmeler Türkiye 

Cumhuriyeti’ne de aslında çok geniş bir hareket alanı sağlıyor. Avrupa Birliği’ni 

katılmak, tarihî ilişkiler ve Avrupa devletinin hâlâ devam eden aç gözlülükleri 

yüzünden sürüncemede bulunmaktadır. Ama Türkiye bugün Türk Soylu Devletlerden 

oluşan bir teşekkülün en saygın ülkesidir. Önce Türk Dili Konuşan Ülkeler İş Birliği 

Konseyi adıyla kurulan Türk Devletleri Teşkilatı Konseyi, artık bağımsızlığına 

kavuşmuş olan Türk devletlerini içine almaktadır.  

Kuruluşunun 100.yılını doldurmuş olan Türkiye Cumhuriyeti devleti 

bütünleşen dünyanın çeşitli devletleriyle ortak amaçlarda iş birliği örgütleri kurma 

imkânına da kavuşmuştur.  Bütün bu yeni gelişmeler içinde gücünü tarihin 

derinliklerindeki tecrübelerden alan Gökalp’ın sistemleştirdiği Türkleşmek 

mefkûresinin bir çeşit el kitabı niteliğindeki Türkçülüğün Esasları’nın yeniden 

okunması onun bugün için de yol gösterici niteliğini ortaya koyacaktır. 

Gökalp birçok haksızlıklara uğramış, yanlış yorumlanmış bir şahıstır. Hatta 

biyografisi bile kasıtlı tahrife uğramış, onun Kürt asıllı olduğu ileri sürülmüştür ve bu 

yanlış bilgi hâlâ yaygındır. Halbuki Gökalp çok önceden ailesinin tarihçesini anlatarak 

bu ithamın doğru olmadığını belirtmiştir.33 Bir insanın inandıkları ile etnik kökeninin 

mutlaka örtüşmesi gerekmediği halde, Türkçülüğü kötülemek isteyenler bu 

mefkûrenin kurucusu ve destekleyenlerin kökenlerinde hemen daima yabancı kan 

aramışlardır. Halbuki Gökalp, milliyetçilikten kültür milliyetçiliğini anladığını, ırk 

birliğinin ancak hayvanlarda aranabileceğini açıkça belirtmiştir.  

Gökalp bilimin soğukkanlı cephesinin dışında mektupları, masalları ve 

şiirleriyle çocuklardan başlayarak toplumun her kesimine hitap etmiştir. Onun bu 

davranışı da özellikle Cenap Şahabettin tarafından alay konusu edilmişse de Gökalp 

aslında milli bilinçaltındaki arketipleri bu eski eserlerden bulup çıkarmış ve milletine 

yeniden hatırlatmıştır. Bu gerçeği Gökalp üzerinde çok duran bir edebiyat araştırıcısı 

Mehmet Kaplan tespit etmiş ve onun toplumdaki etkisini anlamlandırmakta 

zorlananlara cevap vermiştir. 

Ziya Gökalp’ın felsefesi felaketler karşısında yılmamak gerektiğini söyler hatta 

bunları iradeyi güçlendirecek fırsatlar olarak değerlendirir. Namık Kemal’in “Felek 

her türlü cefasın toplasın gelsin Dönersem kahbeyim millet yolunda bir azimetten” 

beytini andıran bir anlayışa sahiptir. Onun gibi kısa ömürlü olan Ziya Gökalp 

“Ölürsem görmeden millette ümit ettiğim feyzi, / Yazılsın seng-i kabrimde vatan 

mahzun ben mahzun” diyen Namık Kemal gibi “mahzun” ölmemiş, Türk milletinin 

kendi devletini kurduğunu görebilmiştir. İyimser bir insan olan Ziya Gökalp’ın irade 

felsefesini çevresine aşılama çabası da dikkati çeker. Eşine ve çocuklarının her birine 

(en küçüğü on bir aylıktır) yazdığı mektuplar bu açıdan da çok önemlidir. Aslında 

 
33  Ziya Gökalp, “Millet Nedir”, Küçük Mecmua, 28, 29 Aralık 1922, s. 1-8; Makaleler VII, hzl. 

Abdülhaluk Çay, Kültür Bakanlığı, 1982, s. 226-231. 



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

16 

 

bütün bu eserleri onun sadece millet denen bütünü değil, milleti oluşturan her bir ferdi 

de çok ciddiye aldığını ve önemsediğini göstermektedir. Onun yazılarını okuyanların 

daima yeni bir şeyler bulacaklarını belirtmek isterim. Yalnız bunu yaparken çarpıcı bir 

ifadesine takılıp kalmak ve ondan olumsuz düşüncelere ulaşmak, bu büyük yol açıcıya 

yapılacak büyük bir haksızlıktır. Gökalp bu açıdan pek çok haksızlığa uğramış bir 

insandır, yine de geri dönmemiş, “hak bildiği yolda yalnız” gitmeye de hazır olduğunu 

daima belirtmiştir. Ölümünden sonra hakkında yazılanlar bu büyük yazarın çevresi 

hakkında olduğu gibi etkisini de açıklayıcı niteliktedir. Elbette zamanla her şey 

geçmişin derinliklerine gömülür, hatta unutulur. Yahya Kemal, bu gerçekten “Hepimiz 

İhtiyarladık mı” adlı yazısında söz ederken eskiden merakla ne yaptıkları, nasıl 

oldukları sorulan insanların hatta Millî Mücadele dolayısıyla Anadolu’da bulunanlara 

karşı bile bir umursamazlık hissedildiğini söylerken, verdiği örnekler arasında Gökalp 

da vardır: “Şimdi en büyük Türk âlimi Ziya Gökalp’ın o cüda Diyarbekir’de gece 

dersleri verdiği, en adi bir gazete fıkrası gibi okunuyor” diyerek “Edebiyat gibi hayat 

da merakımızı kavramıyor. Bu on iki senelik serencamda bu kadar vakaiyie karışmış 

olan siyasilerimize karşı herkes lakayt” dedikten sonra son yılların büyük maceralarını 

bizzat yaşayanların, başkalarına karşı kayıtsızlaştıkları noktasında odaklanır: “Hayat 

vaka olmaktan çıkınca merak, hayret, tecessüs, tahayyül gibi meziyetlerimizi tekrar 

idrak edeceğiz, şimdi yorgun olduğumuz için, insanlara, işlere, edebiyata lakaydız” 

sonucuna ulaşır.34  

Ölümü üzerine Ziya Gökalp hakkındaki yazılarla çıkan Türk Yurdu dergisinde 

şu isimler bulunmaktadır: Hamdullah Suphi, Yusuf Akçura, Ağaoğlu Ahmet, Yahya 

Kemal, Ruşen Eşref, Abdülfeyyaz, İsmail Safa, Yakup Kadri, Dr. Fahri Bey, Mehmet 

Emin, İsmail Hakkı Bey  

Bu şahısların hitabe ve yazılarından başka, Akşam, İkdam, İleri, Tevhid-i efkâr, 

Son Telgraf, Cumhuriyet, Tanin, Vatan, Vakit (Halide Edib, Darülfünun tarih-i felsefe 

müderrisi Mehmet Emin) ve Amasya’da çıkan Emel gazetesi ile Bursa Türk Ocağının 

mütalaaları yer almaktadır. Bunlardan ülküdaşı ve bir anlamda rakibi Yusuf Akçura 

onun hakkındaki kapsamlı yazısını şöyle bitirir: “Yukarıdaki acele, sathi ve basit 

müşahede ve tahlillerden, Gökalp Ziya Bey’in, fikir adamı olarak, bir şair ve feylesof 

olduğu anlaşılıyor. Zaten felsefe, şiire uzak değildir. Anatole France, felsefeye ilmin 

şiiri diyordu.  

Gökalp Ziya Bey’i iş adamı olarak, bir şeyh bir mürşit sıfatıyla tazizde 

tamamen haklıyız. Hakikaten bugünün Türk gençliğini bulunduğumuz zaman ve 

mekânda en hak bir tarikate, Türk milliyetçiliği tarikatine süluk ettiren bilhassa onun 

irşadatıdır. Vakıa Türkçülük v e Türkçüler, Ziya Bey’den evvel var idi. Fakat o içimize 

gelip girince, mesleğimiz birdenbire çok kuvvetlendi ve Gökalp Türkçülük 

harekâtında merkezî bir noktayı işgal etti.”35 

Ölümünün üzerinden yüz yıl geçtikten sonra Ziya Gökalp’ın düşüncelerinin, 

etkisinin günlük hayatımıza kadar sinmiş olduğunu ne kadar hatırlıyoruz? Yeterince 

olsaydı, yüzlerce üniversitemizde neler yazılmaz, neler konuşulmazdı? 

  Kadirşinas bir üniversitede bu sözleri söylemek bilmem ne kadar doğru? Bu 

toplantıyı düzenleyenlere ve katılanlara teşekkür ederken içinizden birçoğunun gün 

 
34 Yahya Kemal, “Hepimiz İhtiyarladık mı?” Eğil Dağlar, Yahya Kemal Enstitüsü, 1966, s.  225-228 

(ilk neşri: Tevhid-i Efkâr, nu. 272. 3300, 12 Mart 1922.) 
35 Yusuf Akçura, “Gökalp Ziya Hakkında Hatıra ve Mülahazalar”, Türk Yurdu, 2.seri,1/4, Kânun-ı evvel 

1340/Aralık 1924, s. 156-162.  



İnci Enginün / Yankılarıyla Gökalp 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

17 

 

sonunda “Gökalp’ı dikkatle okumalıyım” diyeceğini sanıyor ve kuvvetli umuyorum. 

Sözlerime son verirken Ziya Gökalp’ı ölümünün yüzüncü yılında rahmet, saygı ve 

minnetle anıyorum, ruhu şad olsun.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

ZİYA GÖKALP VE MİLLİ İKTİSAT / Ziya Gökalp and National 

Economy 

Ramazan GÖKBUNAR 

 

 

 

Özet 

Ziya Gökalp yaşadığı dönem ve sonraki etkileri itibariyle Türk siyasi düşünce tarihinde en 

önemli sosyal bilimcilerden birisidir. Türk tarihinde iktisadi, sosyal ve siyasal açıdan önemli çözülüş ve 

dönüşümlerin yaşandığı bir dönemde (1876-1922) Gökalp’ın çözümü, çağdaşlaşma odaklı bir Batıcılık 

ile kültürel Türkçülüğün sentezi olan ve ‘Yeni Hayat’ olarak adlandırdığı siyasal paradigma olmuştur. 

Gökalp, “Yeni Hayat” doktriniyle, milliyetçiliğin sosyal, siyasal ve ekonomik yönlerini belirlemeye 

çalışmış; ekonomi, hukuk, eğitim, edebiyat, dil ve diğer alanlarda karşı karşıya kalınan sorunlara 

çözümler üretmeyi hedeflemiştir. Gökalp eserlerinde Türkiye’nin geleceğinin milli iktisattaki başarısına 

bağlı olduğunu vurgulamıştır. 

Bu çalışmada, Türk mali tarihinde milli ekonomiyi hazırlayan gelişmeler ve Ziya Gökalp’in 

eserlerindeki   milli iktisat teması ele alınmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Türkçülük, Milliyetçilik, Milli Ekonomi, Dayanışmacılık 

 

Abstract 

Ziya Gökalp is one of the most important social scientists in the history of Turkish political 

thought in terms of the period he lived in and his later influences. In the period between 1876-1922 

when important disintegrations and transformations were experienced in Turkish history, economics, 

social and political terms, Gökalp's solution was the political paradigm he called 'New Life', which was 

a synthesis of Westernism focused on modernization and cultural Turkism. With his "New Life" 

doctrine, Gökalp tried to determine the social, political and economic aspects of nationalism; he aimed 

to produce solutions to the problems encountered in the fields of economy, law, education, literature, 

language and other areas. Gökalp's works emphasized that Turkey's future depends on its success in 

national economy. This study examines "the developments that prepared the national economy in 

Turkish financial history" and "the theme of national economy in Ziya Gökalp's works". 

Key Words: Turkism, Nationalism, National Economy, Solidarity 

 
 Bu çalışma, MCBÜ İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi tarafından düzenlenen Ölümünün Yüzüncü 

Yılında Ziya Gökalp Paneli’nde (17 Ekim Perşembe- Prof. Ümit Doğay Arınç Kültür Merkezi) sunulan 

bildirinin genişletilmiş halidir. 
 Prof. Dr., Manisa Celal Bayar Üniversitesi İİBF, ramazan.gokbunar@cbu.edu.tr, 

https://orcid.org/0000-0003-2084-7332 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

19 

 

Giriş 

Ziya Gökalp yaşadığı dönem ve sonraki etkileri itibariyle Türk siyasi düşünce 

tarihinde en önemli sosyal bilimcilerden birisidir. 1876-1924 arası Türk tarihi, iktisadi, 

sosyal ve siyasal açıdan önemli çözülüş ve dönüşümlerin yaşandığı bir dönemdir. 

Karlofça Anlaşması’ndan (1699)1 itibaren  gerileme/çöküş dönemine giren Osmanlı 

Türkiyesi’nde  temel arayış, “devletin nasıl kurtarılabileceği, niçin  geri kalındığı, 200 

yıldır neden bocalandığı ve ardından kendimizi neden  kaybettiğimiz, hatanın nerede 

olduğu, neden geri kalındığı, gerileme durdurulabilir mi? kim olduğumuz, 

Garplılaşmanın  neresindeyiz, ne oluyoruz, ne yapmalıyız, bu devlet nasıl 

kurtarılabilir, kendimizi nasıl buluruz/kendimize nasıl döneriz, yarınki Türkiye’yi 

nasıl ve kimlerin eliyle hazırlamalıyız?”  Gibi sorulara cevap aramaya ilişkin olmuştur. 

Gökalp de bu arayış kapsamında “çağdaş Avrupa uygarlığı içinde kendine yer edinmiş 

bağımsız bir Türk ulusu” hedefi için çözüm yolunu “Türkleşmek, İslamlaşmak, 

Çağdaşlaşmak (Muasırlaşmak)”2 olarak ifade eder ve bu üç hareketin de ihtiyaçtan 

doğduğunu vurgular. 

İmparatorluk Türkiyesi’nde 1839 Tanzimat döneminden sonra Batı yönetim 

usulleri ve kanunları iktibas olunmaya başlar ve geleneksel değerler sisteminde ciddi 

 
11699’da Karlofça Barışı’nı (1699) imzalayan Râmî Mehmet Paşa’nın, sadrazam olması Osmanlıların 

Batı uygarlığına yöneliş hareketinin başlangıcı olmuştur. Osmanlı Devleti’nin Avrupa’daki askeri 

üstünlüğü Karlofça ve Pasarofça anlaşmalarıyla (1718) sona ermiştir (İnalcık, 2017a:14). III. Selim 

tahta çıktığında (1789), bir asırdan beri çoğunlukla yenilgilerle sonuçlanan savaşlar ve iç karmaşalar 

nedeniyle devletin mali açıdan sıkıntı içinde olduğu bir dönemde çözüm arayışları kapsamında devletin 

muhtaç olduğu ıslahat arayışlarında asıl önem verilen sorun ‘ordunun ıslahı’ olmuş, Yeniçeri yerine yeni 

bir ordu (Nizam-ı Cedid) kurulması üzerinde durulmuştur  (Akçura, 1940:40-42).  “…Karlofça 

muahedesinden sonra giderek artarak gerilemekte olan Osmanlı Devleti, III. Selim zamanında nihayet 

anlamaya başlamıştı ki garplı olmaktan başka kurtuluş yolu yoktur ve Garplı olmak, her şeyden önce, 

garbın tekniği ile silahlanmak demektir; Garbın zihniyeti, yaşayışı, ideali onu takip eder. Fakat 

Tanzimat, hatta Meşrutiyet bu gayeye hiçbir zaman ulaşamadı. Buna mâni olan yalnız ümmet zihniyeti, 

imparatorluk idaresi değildi. Buna asıl mâni olan: Ecnebi endüstrinin hükmünden kurtulabilmek için 

endüstriyi bizzat memleket içinde kurmak lazım geldiğini anlayamamaktı. Tanzimat ve Meşrutiyet, 

esasta Liberal idiler: Devlet veya fikir adamı olarak ortaya atılanlar, garbı siyasi hürriyet ve müsavilik 

zaviyesinden gördüler. Bu görüş, Garp milletleri için doğru idi. Hatta bize nüfuz eden ve etmek isteyen 

garp sermayesi ve İmparatorluğun hâkim unsuru olan Türklerden başa bütün unsurlar için doğru idi. 

Çünkü Liberalliğin iktisat alanındaki neticesi, kapılarımızın ecnebi sermayesine karşı ardına kadar açık 

olması değil miydi? Memleket içerisinde bundan kim istifade edebilirdi? Osmanlı tarihinde az çok ticari 

burjuvazi gelişmiş unsurlar. Bu suretle ‘Duyunu Umumiye’, ‘Anonim Şirketler’ ve rejilerin yanı başında 

memleketin giydiği, kullandığı, yediği eşyadan büyük kısmı dışardan geliyordu. Bunları satın alamayan 

halka gelince: Tezgahlar ve sapanlarla silahlanmış olan bu halk, iptidai ihtiyaçlarını kendi iptidai 

vasıtalar ile gidermekten başka bir şey yapamadığı için umumi seviyesi daima geri kalmaya mahkum 

bir haldeydi” (Ülken, 1948:104-105). 1839 ve 1856 tarihli reformlara Müslümanların ve azınlıkların 

verdikleri tepkinin, Osmanlı azınlıklarını bir ticaret burjuvazisine dönüştürmeye yardımcı olduğu ileri 

sürülebilir. “Birbirleriyle ve Batı'yla sağlam ilişkiler kuran, Batı malları kullanan ve servetlerini giderek 

büyüten bu azınlıklar, Osmanlı ticaret burjuvazisinin çekirdeğini meydana getirdi (Göçek, 1999:251, 

305). 
2 Gökalp, ‘Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak’ kitabına başlarken bu üç fikrin ‘hakiki 

ihtiyaçlardan doğmuş olduğunu belirtir (Safa, 1990:65).  Üç Cereyan/Akım başlıklı bölümde (Gökalp, 

2017a:10): “Memleketimizde üç fikir akımı vardır. Bu akımların tarihi araştırılırsa görülür ki, fikir 

adamlarımız başlangıçta muasırlaşmak (çağdaşlaşmak) lüzumunu hissetmişlerdir.  Üçüncü Sultan Selim 

devrinde başlayan bu temayüle inkılaptan (1908- 2. Meşrutiyetin İlanı) sonra İslamlaşmak emeli katıldı. 

Son zamanlarda ortaya bir de Türkleşme akımı çıktı.”  

Gökalp, “Türk kimliğinin, kısmen yenilikçi, kısmen Türk olma ve kısmen de Müslüman olma 

öğelerinden oluştuğunu” ileri sürmüştür (Karpat, 2005: 49). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

20 

 

çatışmalar başlar. Bu dönemde, Yeni Osmanlılar, ‘Batı’nın teknolojisini alarak 

modernleşeceğiz, fakat onun değer-sistemini reddedeceğiz’ diyorlardı.  Gökalp bu 

değerlendirmeleri sosyolojik bir sisteme dayandırmak istedi (İnalcık, 2018a: 418).  

Gökalp, ‘Türkleşmek, İslamlaşmak, Çağdaşlaşmak! arasında bir çatışma olmadığını 

vurgulayarak bu üç amacın etki sınırlarını belirleyen “Çağdaş bir İslam Türklüğü” 

oluşturmak gerektiğini belirtir (Özakpınar, 2002:841). Gökalp içinde bulunduğu 

konjonktürün de etkisiyle, çağdaşlaşma odaklı bir Batıcılık ile kültürel Türkçülüğün 

sentezi olan ve Türk kültürü üzerine kurulacak ‘yeni hayat’ olarak adlandırdığı siyasal 

paradigmanın temelini uluslaşma ve modernleşme hedefi oluşturmaktadır (Doğan, 

2024:529). 

Gökalp Türkleşmek-İslamlaşmak-Çağdaşlaşmak şeklindeki üç akımı inşaa 

ederken bunları uzlaştırmaya çalışıyor, Türk bekasının temininin bu uzlaşıya bağlı 

olduğunu belirtiyordu (Ülken, 2001:321). Bu üçlü formülü3, diğer kurtuluş çarelerine 

göre daha gerçek, daha birleştirici görünüyordu (Güngör, 1993:34). 

İttihat ve Terakki Partisi’nin programını belirlemesine ve merkez komite üyesi 

olmasına rağmen Gökalp, hiçbir surette gündelik siyasete ve onun sığ tartışmalarına 

asla girmemiştir (Ebinç, 2024: 135). Hilmi Ziya Ülken’e göre, İttihat ve Terakki 

Partisi, Gökalp’in yönlendirdiği andan itibaren milliyetçi bir burjuva partisi olmaya 

yönelmiştir (Toprak, 1995:159). Gökalp’e göre “…İlim sahibi tedrisinde siyasetle 

uğraşmaz, ancak üniversite dışında-sırf siyasi hareketlere müspet bir yön vermek 

maksadıyla ve ilminden taviz vermemek şartıyla-siyasetle meşgul olabilir (Korkmaz, 

1988: 206). Gökalp’e, İttihat ve Terakki döneminde, Maarif Bakanlığı teklif edilmiş, 

o kabul etmemiş; İstanbul Darülfünu’nda müderrisliği tercih etmiştir. Gökalp 

ülkemizde sosyoloji geleneğinin kurucu babası olarak kabul edilmiştir. Hukuk 

Fakültesinde görevlendirilen Alman hocalar, Ziya Gökalp’ın Hukuk ve İktisada bakışı 

ve kadrodaki müderris ve muallimlerin desteğiyle 1917-1918 öğretim yılında Hukuk 

Fakültesinde, son sınıfta İdari ve Mali şubesi açılmıştır (Eren, 2023:78, 79). 

Yeni Hayat, Türkçülük 

İmparatorluğa bağlı kavimlerin milliyetçiliğin etkisiyle Osmanlı hakimiyetine 

karşı bağımsızlık mücadelelerine tepki olarak ve Avrupa kültürünün etkisiyle 

Türkçülük bilinci, 19. yüzyıl ortalarında uyanmış olmakla birlikte İmparatorluk birliği 

için zararlı bir akım olarak değerlendiriliyordu. Türkiye’de Türkçülük bilincini temsil 

eden bir grup da Rusya yönetimindeki Türk ellerinden, Azerbaycan, Kazan ve 

Kırım’dan kaçıp gelmiş Türklerdi 4(İnalcık, 2018: 62). İmparatorluğun temeli ve 

 
3 Osmanlı’nın atalarının Türklüğüne işaret etme konusunda Sultan Abdülhamit (Karpat, 2004:621): 

“Büyük Osmanlı Devleti, Yavuz Selim hilafeti ele geçirdikten sonra dine dayanmıştır.  Fakat devlet 

vaktiyle Türkler tarafından kurulmuş olduğu için bu bir Türk devletidir (Devlet-i Türkidir; Türki ‘Türk’ 

anlamındadır). Ulu Osman bu büyük devleti kurduğundan beri dört ilkeye dayanmıştır: Hükümdar 

(hanedan) Osmanlıdır, yönetim Türk’tür, dini İslam’dır ve başkenti İstanbul’dur. Bu ilkelerden herhangi 

birinin zayıflaması ve yok olması devletin temelini sarsar.” 

4 Türkçülüğün programını Kırımlı İsmail Bey Gaspıralı (1905) ‘Dilde, fikirde, işte birlik’ olarak 

özetliyordu (Akçura, 1998: 73). Akçura [1876-1939] ’Türklük’ adlı eserinde Türklerin eğitim, iktisat ve 

siyasi yönden Avrupalılar gibi ilerleyememesinin, Türklere millet-i hakime konumunu kaybettirdiği: 

“Türklük siyasi hakimiyetini kaybetti, birkaç asır evvel bütün Şark, Türklerin taht-ı hakimiyetinde iken, 

20. Asr-ı miladı ibdidasında az çok müstakil yalnız bir Osmanlı Türk hakanlığı kalmıştı” 

değerlendirmesinde bulunmuştur (Kurt, 2012: 53). “Gökalp’e göre, gerçek Türkçü hareketi “Rusya’dan 

İstanbul’a gelerek Askeri Tıbbiye Mektebinde Türkçülüğün İlkeleri dersini okutan Hüseyinzade Ali 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

21 

 

müessisi olan Türkler, kendi hakimiyetlerini sürdürmek ve imparatorluğu zaafa 

uğratmamak için ‘ıslahat’ yapıyorlar; Garbı tamamen taklit ediyorlardı. Fakat unsurlar 

arasında uyum ve birliği sağlamaktan başka kurtuluş çözümü görmüyorlardı.  

Dolayısıyla asıl milliyetçilik hareketi Türkler arasında geç başlamıştır5 (Ülken, 

1948:145). 

Türk milliyetçiliği, Osmanlı Devleti’nin parçalanma süresinde geçirilen bir 

yalnızlaşma sürecinin algılanması olarak ortaya çıktı. “20. yüzyıla gelinceye kadar 

Avrupa’da Türk ile Müslüman eş anlamlı kelimelerdi ve genellikle Türk adı yaygın 

kullanılırdı; Türk demek Osmanlı demekti ve Müslüman demekti.” “Osmanlı kelimesi 

önceleri Türk karşılığı olarak Müslümanlar için kullanılırken, 1856 Islahat Fermanı 

sonrası yeni bir hukuki kavram olarak6  bütün Osmanlı tebaası bu kapsama alındı 

(Köseoğlu, 2009: 13, 49). 

Osmanlı Devleti toprak kayıplarının nerede duracağı, geriye nerelerin kalacağı 

bilinemiyor, "İkinci Endülüs" olma korkusuyla Turan hülyaları arasında salınıyordu. 

Balkan Savaşları yenilgisinin travması, başta askerler olmak üzere milliyetçi 

 
Bey, dünyadaki bütün Türklere birlik çağrısı yapan ve yankı oluşturan Turan adlı şiiri sayesinde ortaya 

çıkmıştı” (Karpat, 2004: 567; Macfie, 2003: 93).    Gökalp, Kazanlı Yusuf Akçura, Azeri Hüseyinzade 

Ali ve diğer Türkçülerin yayın organı olan Türk Yurdu yazı ekibine katıldı. Bu dergiye 1912-1919   

döneminde yazdığı makaleleri sonradan Gökalp, ‘Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak’ kitabında 

bir araya getirir (İnalcık, 2017: 239). Yine Tatar Yusuf Akçuraoğlu, 1904 yılında Kahire’de yayımlanan 

Türk adlı dergide, Osmanlı Devleti’nin çöküşünü durdurmak amacıyla Osmanlıcılığın ve Pan-

İslamcılığın Osmanlı İmparatorluğu’nun ideolojik ihtiyaçlarını karşılamaktan uzak olduğu konusunu   

değerlendirdiği ‘Üç Tarz Siyaset’ başlıklı makalesini yayımladı (Macfie, 2003:93). Akçura, ‘Üç Tarz-ı 

Siyaset’ adlı makale dizilerinde Tanzimat dönemiyle savrulan Osmanlı düşünce ikliminin ‘Osmanlıcılık, 

İslamcılık ve Türkçülük’ içinde hangisi üzerine yöneleceğini açıkça belirtmese de ruhunu ve fikrini 

Türkçe akıma hazırlayan bir düşünürün beyannamesi olarak Türk siyasi yaşamında yer almıştır. Akçura, 

‘Bizim için Türk’ü İslam’dan, İslam’ı Türk’ten, Türk ve İslam’ı Osmanlılıktan, Osmanlılığı Türk’ten, 

İslam’dan ayırmak, birliği üçe çıkarmak hayaldir. Hayalimize gelse bile aklımıza yatmaz’ der (Akçura, 

2020b: 7, 86). 

5 “İmparatorluğun hâkimi olan Türk milleti milliyetten bahsederse sanki diğer unsurların dağılmasını 

kolaylaştıracakmış gibi bir korku vardı. Bu yüzden, bir türlü, ‘millet’, ‘milliyet’, ‘Türklük’ kelimelerini 

ağıza almaya cesaret edemiyorlardı (Ülken, 1948: 146). “Ve Türk olmayan unsurları memnun 

edebilmek için ne isterlerse veriliyordu. Çünkü, Devlet içinde, başlangıcından itibaren Müslüman 

unsurlar arasında hiçbir ayırım gözetilmeyen bir eşitlik hakim olmakla birlikte, devletin egemenliği, 

Türk geleneksel anlayışına göre kazanılmıştı ve bir Türk hanedanının elindeydi. Ayrıca devletin kurucu 

unsuru Türklerdi. Devletin birliğini, bütünlüğünü koruyabilmek için nazlanan diğer unsurlara her 

istediklerini vererek fedakarlık etmek Türk’e düşen bir görevdi (Köseoğlu, 2000: 25). 
6 23 Aralık 1876-Kanun-ı Esasi’de, “Osmanlı Devleti’nin tabiyetinde yaşayan halk hangi din ve 

mezhepten olursa olsun bunlar ‘Osmanlı’ kabul edilir ve Osmanlı sıfatı kanunun belirlediği duruma göre 

verilir (Madde 8). “Tebaii Osmaniyenin hidematı devlette istihdam olunmak için devletin lisanı resmisi 

olan Türkçeyi bilmeleri şarttır.” (Gözler, 2000: 28; Kılıç, 2016:186-187). 1924 Teşkilat-ı Esasiye 

Kanununda “Türkiye ahalisine din ve ırk farkı olmaksızın vatandaşlık itibariyle ‘Türk’ ıtlak olunur.” 

(Gözler, 2000: 68). Avrupalılar uzun süredir Osmanlı İmparatorluğu için kullandıkları ‘Türkiye’ 

sözcüğünden üretilen ‘Türkistan’ sözcüğü de yaygın olarak kullanılıyordu (Shaw, Shaw, 2006: 317) 

‘Türkistan’ Tanzimat döneminden itibaren ülke adı olarak “Türkiye”, “Türkiya” ve “Türkistan” tabirleri 

kullanılmaya başlar (Dânişmend, 1966: 119). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

22 

 

aydınların büyük kısmını, son sığınak olarak Anadolu'yu7 tahkim etme düşüncesine 

yöneltti.  Gökalp'in Çobanla Bülbül şiirinde Anadolu, bir nevi ihtiyat akçesi idi (Bora, 

2017:244): "Ağla çoban, ağla ovan kalmadı/Gözyaşı dök, bülbül, yuvan kalmadı/ 

Çoban dedi: 'Ülkeler hep gitse de/Kopmaz benden Anadolu ülkesi'. 

Osmanlı Devleti’nin dağılışına, çözülüşüne ve nihayet yeniden Türkiye 

Cumhuriyeti adıyla milli bir devlet olarak kuruluşuna şahitlik etmiş bir düşünür olarak 

Gökalp, düşüncelerinin büyük bir kısmını bozgunla sonuçlanan felaketler sırasında, 

her türden mahrumiyet altında ortaya koymuştur (Yeniçeri, 2009:5). Bu bağlamda 

Gökalp, “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak (1918)” adlı yazı dizisini Balkan 

Savaşları’ndaki ağır yenilgiden sonra yazmış ve bu yazılarında Türk kimliği 

oluşturarak, ‘Türk kalarak’ Batılılaşmayı hedeflemiştir (Türkdoğan, 2008: 188; 

Karaer, 1992: 55). Balkan Savaşı’ndan sonra gelişen toplumsal süreç Türkçülüğü 

sadece kültürel bir akım olmaktan çıkararak, siyasal yönü ağır basan bir hareket 

durumuna dönüştürmüştür. Artık, Türkleri birleştirmek, lisan ve hars milliyetçiliğine 

dayalı bir Türkçülük ve bunun için siyasal bir organizasyon gibi düşünceler birçok 

yazarın geliştirdiği düşünceler olmuştur (Hanioğlu, 1985:1394). Gelinen durum, 

“İmparatorluktan çok Türkleri kurtarmanın” gerekliği olmuştur. 

Gökalp için bu zorlu süreç Türk toplumunun bunalımdan çıkışta uyanışı için 

tarihsel bir fırsat olmuştur. Bu kapsamda Gökalp hakkında, “kozmopolit bir 

imparatorluktan Türkçü bir imparatorluğa savrulan ve oradan da ulusalcı bir devlet 

anlayışının benimsendiği bir limana, milliyetçilik bayrağını diken bir sosyoloğ” olarak 

değerlendirmesi yapılmıştır (Kaçmazoğlu, 2011:46). Bir fikir insanı olarak Gökalp 

(Kurtkan, 1965:18): (i) Fikirlerinde açıklığa sahip bulunan bir sosyologdur. (ii) 

Milliyetçilik anlayışını bir bütün olarak değerlendirmiş ve iktisadi bakımdan 

gelişebilmesi için Türk toplumunun milli dayanışma ve birlik bilincine kavuşması 

düşüncesini haklı olarak savunmuştur. (iii) Milli bilincin uyandırılmasında devletin 

rehberliğine duyulan ihtiyacı önemle belirtmiştir. 

Gökalp’ın çözümü,  içinde bulunduğu konjonktürün de etkisiyle, çağdaşlaşma 

odaklı bir Batıcılık ile kültürel Türkçülüğün sentezi olan ve ‘yeni hayat’ olarak 

adlandırdığı siyasal paradigma olmuştur (Doğan, 2024:529); Gökalp  ve ekibi, “Yeni 

Hayat”  doktriniyle, milliyetçiliğin sosyal, siyasal ve  ekonomik yönlerini belirlemiş 

(Tunaya, 2003: 137); ‘Yeni hayat’  düşüncesiyle  ekonomi,  hukuk, eğitim8,  edebiyat, 

dil ve diğer alanlarda karşı karşıya kalınan sorunlara çözümler üretmeyi 

hedeflemişlerdir. Gökalp’e göre yeni hayat, ahlakta, hukuk ve iktisatta, edebiyatta, 

sanatta kısaca toplumun tüm değer alanlarında milliyet temelini dayanan bir sosyal 

 
7 Türk milliyetçiliği kendini Osmanlı Türkleriyle sınırlamak zorunda kalır: Anadolu’nun bir anlamda 

‘Türklerin anavatanını’ oluşturduğu fikri, daha 1908 öncesinde ortaya atılmıştı, ulusal topraklar 

Anadolu’ydu (Georgeon, 2016: 31). 
8 Gökalp, İttihat ve Terakki’nin 1917 yılında yıllık kongresinde: “Bir millette ilmi hayat varsa o milletin 

müspet ilimleri milli bir mahiyeti haizdir, demek olur. Çünkü bir millet başka memleketlerde keşfedilen 

ilmi neticeleri iğtinam etmiyor.  Belki kendisi de diğer milletler gibi ilmi teşebbüslerde hakiki bir 

faaliyet icra ediyor. Bir millette ilmi hayat bulunursa mektepteki tedris artık talebeye ilmi neticeleri 

ezberletmek suretiyle kalmaz, belki talebeyi de ilmi usulleri tatbike ve ilmi keşifleri icraya alıştırmak 

şeklinde tecelli eder. Bizim   mekteplerimizde tedris, hafızayı birçok tafsilat ile doldurmaktan ibarettir.  

Yenilikçi ilim henüz mekteplerimize girmemiştir” …” Bu maksatların husulü için Maarif Nezareti’nce 

takip edilecek umdei tahsilde kemiyetten ziyade keyfiyete kıymet vermek esas olmalıdır” (Bknz: Osman 

Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, Cil 4, s.1112-1113, 1126’dan aktaran; Turhan, 2017:145). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

23 

 

inkılap yapmaktır. Gökalp’in yeni hayat olarak ileri sürdüğü düşünceler daha sonra 

Türkçülük olarak adlandırılmıştır (Güngör, 1997: 240).  

Türkiye Cumhuriyeti doğarken, daha önce Yusuf Akçura ve Gökalp tarafından 

dile getirilen kavramlar resmi ve devlete dayalı ideolojinin inşaasında etkili olmuştur 

(Özcan, 2020: 18). Atatürk’ün “fikirlerimin babası” olarak kabul ettiği Gökalp’in 

sosyolojik olarak vazgeçemediği en önemli tutkusu, millîliktir.  Gökalp, Türk 

milliyetçiliğinin sistematiğini yayınlarıyla ortaya koymaya çalışmıştır. 

Solidarizm/tesanütçülük, devletçilik, laiklik ve milliyetçilik gibi önemli kavramlar 

Gökalp’in düşüncesinin esaslarını oluşturmuştur (Vayni, 2012: 36; Türkdoğan, 2008: 

32, 166; Beysanoğlu, 2002: 168, 183).  

Türkçülük akımının Meşrutiyet’teki lideri Gökalp bu konumunu Müdafaa-i 

Hukuk hareketi boyunca sürdürmüştür (Tunaya, 2010: 76). Gökalp’in, Türk 

milliyetçiliğinin  sistemleştirilmesi, İstanbul Darülfünu’nda Türk sosyolojisi/Sosyoloji 

ve Metafizik kürsüsünün kuruculuğu (1914) ile  bilimsel ve yönetsel özerklik üzerinde 

çalışmış (1918), 1924 Anayasası’nın ve Halk Fırkası’nın ilkelerinin hazırlanması 

sürecinde, Türkçenin sadeleştirilmesi (Latin  alfabesi), İktisat Cemiyeti’nin 

kuruculuğu ve   İktisadiyat Mecmuası’nın9 çıkarılması; milli edebiyat,  milli eğitim, 

milli hukuk,  orta öğretim programlarının geliştirilmesi, Telif ve  Tercüme Dairesi 

başkanlığı döneminde batı dillerindeki  bazı temel eserlerin Türkçeye çevrilmesi, 

temelini Dede Korkut hikâyeleri ve halk masallarından alan eserleri10 Türk halk 

edebiyatına kazandırılması, çocuk edebiyatı  v.b. birçok   konuda önemli katkıları  

olmuştur. 

Gökalp’in devlet-toplum ilişkisinin ilk sosyolojik modeli oluşturmaya yönelik 

düşünceleriyle, sonrasındaki siyasal uygulamalara önemli etkisi olmuştur. Gökalp, 

milliyetçiliğe ve tasavvufa dayanan felsefi görüşlerini Avrupa’da geliştirilmekte olan 

korporatist sosyal-siyasal düşünce ortamı içinde   bilimsel bir çerçevede sunmak 

istemiştir   Bu bağlamda, Gökalp tam teşekküllü bir korporatif yapıya dayanan bir 

anayasa düzen   kurulması hedeflenen Teşkilat-ı Esasiye kanunu tasarısı 

hazırlanmasında önemli etkisi olmuştur (Yıldırım, 2017:281). 

Türk sosyolojisinin ve Türk milliyetçiliğinin sistematiğinin kurucusu olarak 

20. yüzyıl Türk düşünce ve siyaset alanında en önemli düşünürlerinden birisi olan 

Gökalp, Osmanlının tasfiyesi ve Cumhuriyetin kuruluş sürecine damgasını vurmuş, 

Türk toplumunun sosyolojiyle tanışmasına ve çok partili siyasi ortama geçildiği II. 

Meşrutiyet’ten 11itibaren Türkçülük akımının doğuşuna öncülük etmiştir (Bknz.; 

 
9 “…1915 güzünde ‘milli iktisada doğru’ düsturuyla yayımlanmaya başlayan İktisadiyat Mecmuası, 

milli iktisat öğretisinin kurumsal yayın organı olmuştur” (Toprak, 1995a: 13).  
10 “Bizde mitolojiyi sanat ve fikriyata canlı bir konu durumuna getirmek isteyen Gökalp, ilk defa Türk 

destanlarını tetkik ederek onları yeni lisanla nazıma çevirmeye çalıştı (Bknz.; Ülken, 227: 34). 
11 “…Avrupa hükümdarları Reval’de (9 Haziran 1908 yılında) ‘hasta adam’ın iyileşemeyeceğini ve 

mirasının şimdiden paylaşılmasına dair kanaat ve kararlarını konuşmakta iken Türkler ikinci defa 

Meşrutiyet ilan etmişlerdi. Bununla beraber Avrupa’nın kanaati değişmemiş, Garp yahut Avrupa 

Türklere yine inanmamakta, Avrupalıların baskısı İmparatorluğun her tarafında devam etmekteydi. 

Siyasi rekabete müstenid manevralar, Kapitülasyonlar İmparatorluğu ‘Düveli Muazzama’nın yarış 

sahası, sömürge merkezi haline getirmiştir…Devlet her sahada Avrupa’nın parasına ve kültürüne 

muhtaç olduğunu anlamış, işte o zaman; mucize ümidi sonsuz bir sukutu hayal uçurumuna düşmüş ve 

bundan da aşağılık duygusuna, taklitçiliğe inkılap etmişti” (H. C. Yalçın, Meşrutiyet Hatıraları [Fikir 

Hareketleri, N: 73, s.326]’dan aktaran; Tunaya, 1952:162). 1913-1917 döneminde sadrazamlık yapan 

Said Halim Paşa (1864-1921), Batı medeniyetinin anlamadan taklit edilmesinin sorunlara yol açtığını 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

24 

 

Özyurt, 2015: 60; Karakaş, 2015: 104).  Niyazi Berkes’e göre “Ziya Gökalp, Namık 

Kemal’den sonra12, sosyal bir buhran geçirmekte olan milletin meselelerini sistemli 

bir fikir çerçevesi içinde tahlil ve münakaşa eden ve bundan çıkardığı bir takım hareket 

kaideleri ile devrine müessir olan ikinci büyük mütefekkirimizdir” (Buçukçu, 

2018:28). 

Türkiye’de Milli İktisat Düşüncesinin Doğuşu ve Ziya Gökalp 

XIX.  Yüzyıla gelinceye dek Osmanlı Devleti Batının yaşadığı dönüşümle13  

ilgilenmediği gibi, buna da gerek de duymamıştır. Viyana önlerine kadar yayıldıkları 

sırada, Osmanlı İmparatorluğu batılılaşmayı düşünmemiştir (Tunaya, 2010:18), 

Tanpınar bu durumu (Tanpınar, 2007:53): “…Çünkü ‘o, tarihini tek başına yapmış ve 

öyle yaşıyordu’ şeklinde özlü bir biçimde açıklar. Bu itibarla XVIII. yüzyıla kadar 

Batıya bakışımızda önem bir değişiklik görülmemesi gayet tabiîdir. Ancak Viyana 

yenilgisinden sonra, özellikle onun neticesi olarak bu denge esasından bozulur. 

a-Milli  İktisat Düşüncesinin Ön Plana Çıkmaya Başlaması 

Osmanlıların böylesine mükemmel bir otokrasi ve güçlü bir imparatorluğu 

oluşturmayı nasıl başardıkları, o dönemde Avrupa’da   büyük bir ilgi uyandırmış, 16. 

yüzyıl süresince Osmanlı tarihi ve siyasal organizasyonu konusunda çok sayıda eser 

yayımlanmıştır14 (İnalcık, 2000:37). 

Osmanlı-Avusturya (Habsburg) mücadelesi sonucu Viyana bozgunuyla (1683) 

Avrupa ve Osmanlı Devleti’nin tarihin akışını değiştirdi. Bu bağlamda, Viyana’da 

Osmanlı ordusunun bozgunu, Avrupa’nın savunmadan saldırıya geçişinin ilk aşaması 

ve tarihin doğudan batıya doğru gelişen olayların yazımı olmaktan çıkması olarak 

değerlendirilmektedir.  1686 yılında Budin’in kaybedilmesiyle Macaristan’daki bir 

buçuk yüzyıllık Osmanlı yönetimi sona erdi (Çicek, 2002: 746, 761; Lewis, 2010: 29). 

II. Viyana Kuşatması sonrası yaşanan büyük toprak kayıpları, giderek artan mali 

 
belirterek ‘Osmanlı devleti nasıl kurtulur’ sorusuna “Düştüğümüz meş’um hata şudur: Biz, 

memleketimizin mesut olması için, Avrupa kanunlarını tercüme etmenin kafi geleceğini zannettik.  Bu 

kanunların bizde kabul ve tatbik olunabilmesi için ise yapılacak değişikliğin yeteceğini hayal ettik. 

Mesala adalet sistemimizi ıslah etmek için Fransız adalet sistemini esas aldık. Halbuki Fransız cemiyeti 

bizimkine asla benzemeyen aslı ve menşei, ruh hali, adaletleri ve gelenekleri, irfanı ve medeniyet 

seviyesi ile bizden pek farklı olan, ihtiyaçları ise çok ve çeşitli olan bir toplumdu. Fransız adalet sistemi 

mükemmel oluşu ile bizi cezbetti. Bu da, bizce kabul olunması için kafi görüldü.  Halbuki kimse, 

Fransa’ya hiçbir şekilde benzemeyen bizimki gibi bir memleket için bu sistemin uygun olup olmadığını 

düşünmedi. Bu tarzda icra eylediğimiz adliye ıslahatının da bunca seneler çalıştıktan sonra malum 

şekilde ve hiç derecesinde neticeler vermesi şaşılacak bir şey değildir”. “Maarifimizi ıslah etmek için 

aynı şekilde hareket ettik. Tabii elde edilen neticeler daha da zararlı oldu. Gayet kıymetli olan 

vakitlerimizi ve birkaç nesli kaybettikten sonra bunca fedakarlıklara mal olan şeyi de bozmak 

mecburiyetinde bulunuyor” (Said Halim Paşa, 2021: 7-8, 53).  

12 Vatan Yahut Silistre (1873), Makber ve Rubab-ı Şikeste gibi eserler birbiri ardından gelen ve 

atılımlarıyla kendilerinden sonrakileri hazırlayan büyük aşamalar, devir başlarıdır. Fakat bunların 

arkasında, onların doğması için gerekli olan şartları hazırlayan bütün bir olaylar silsilesi vardır 

(Tanpınar, 1949: i). 

13 “Batı feodal kalsaydı, bugün Türkiye’nin baş şehri Roma olurdu. AB, hatta Avrasya Birliği de 17. 

bilemediniz 18. Asır da Türkler tarafından gerçekleştirilirdi” (Öksüz, 2017:167). 

14 “…1609 yılında Fransa’da Türk İmparatorluğu hakkında yayımlanan kitapların sayısı, Amerika 

hakkında neşredilenlerin iki katıdır (Bknz.; Tunaya, 2010:19). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

25 

 

krizler, dış borçlar sonucunda, Osmanlı maliyesi, mali açıdan dışa bağımlı hale geldi, 

mali bağımsızlığını yitirir. 

Sadece 100 yıl önce Avrupa’da ‘ideal devlet yönetimi’ için model olarak 

sunulan ve hayranlıkla izlenen bir imparatorluk olan Osmanlı, 1683 sonrasında 

kendisine model aramak zorunda kalır. Bu arayış, başlangıçta ıslahat, sonraları reform 

ve en sonunda da ‘Batılılaşma’ olarak tarihimizin bundan sonraki akışında esas bakış 

açımızın temeli durumuna gelecektir. 1699’da Osmanlı Avrupa savaşlarını bitiren 

Karlofça Anlaşması aynı zamanda Osmanlının kültürel yönden Avrupa kıtasına 

bütünleşmesini başlatacaktır.” (Çicek, 2002:761). Bu yeni durumu Cemil Meriç, ‘Bu 

Ülke’ kitabında şu şekilde özetler (Meriç, 2015:98): “Kıtaları ipek bir kumaş gibi keser 

biçerdik. Kelleler damlardı kılıcımızdan. Bir biz vardık cihanda, bir de küffar…Zafer 

sabahları kovalayan bozgun akşamları. İhtiyar dev, mazideki ihtişamından utanır 

oldu. Sonra utanç, unutkanlığa bıraktı yerini, ‘Ben Avrupalıyım’ demeğe başladı, 

‘Asya bir cüzzamlılar diyarıdır.’ Avrupalı dostları acıyarak baktılar ihtiyara ve 

kulağına ‘Hayır delikanlı’ diye fısıldadılar, ‘sen bir az-gelişmişsin.’ Ve Hristiyan 

batının göğsümüze iliştirdiği bu idam yaftasını, bir nişan-ı zişan” gibi gururla 

benimsedi aydınlarımız.” 

1838 İngiliz-Osmanlı Ticaret Anlaşması daha sonraki yıllarda diğer gelişmiş 

ülkelerle yapılan bu tip anlaşmalar ulusal nitelikli bir ticaret burjuvazisinin 

palazlanmasına izin vermiyordu15. 1838 Ticaret Anlaşması’nın oluşturduğu ortamda, 

“Avrupa sermaye ve ticaret sınıfının denetiminde yeni ve güçlü bir gayrimüslim ticaret 

sınıfı oluştu. Osmanlı sanayi kesimi, tezgahlar, zanaatlar geri çekilirken; ticaret kesimi 

de İstanbul ve diğer birkaç büyük şehirdeki gayrimüslim ticaret erbabının bağımlısı 

oldular; batılı iş çevreleriyle doğrudan bağlantılı bir ticaret geliştiremediler” 

(Köseoğlu, 2009:48). Dış yardıma dayanan Tanzimat devletçiliği Ermeni ve Rum 

vatandaşlar arasında ilk kapitalist sermaye birikiminin adeta folluğu işlevi gördü16. 

Meşrutiyet Dönemi’nde de Türkiye kendini, ister istemez emperyalist devletlerin 

 
15 1853’te 1838 ticaret anlaşmasının etkilerinden sebebiyet verdiği tahribattan Lütfi Tarihi yazarı çalı 

süpürgesi, ağaç kaşık ve tahta taraklara kadar muhtaç olduğumuz eşyanın cümlesi yabancı 

memleketlerinden gelip, ucuzluğu nedeniyle revaç bulup mevcut servetimizi ecnebiler sülük gibi 

çektiğini şöyle ifade eder (Berkes, 2020: 378; Aktaş, 2006: 345): “O muahele ile (1838 antlaşması ile) 

tekel hakkı kalktı ise de yerine yabancı tekeli geldi. Memalik-i mahrusada yabancılar küçük ticarete 

hırdavatçılığa kadar girdiler. Yüksek devletin tebaasının esnaflığı ve ticaretini yabancılar adım adım 

ellerinden aldılar.  İç endüstri bütün bütün mahvoldu. Avrupa emtiası revaç bularak kalan paramız da 

Avrupa’ya çekilip gitti.”.“Daha sonrasında Tanzimat, Batı milletlerinin gerçekleştirdikleri hürriyet, 

eşitlik, demokrasi ideallerinin homojen bir millet içinde gerçekleşmesinden çok, yabancı 

müdahalesinden yararlanan ve ayrılmak isteyen azınlıkların işine yarayan bir araç haline gelir. 

Devletin azınlıklara önemli görevler (sefirlikler, müşavirler, nazırlar v.b.) v.b. ayrıcalıklar vermesi 

ancak azınlıkları Osmanlı birliğine bağlamadığı gibi, tam tersine onların ayrılma fırsatlarını arttırır 

(Ülgen, 2001: 36-37): “Tanzimat Fermanı’nın müsaadelerinden faydalanan azınlıklar ekonomik 

alanda kuvvetlendiler.  Yabancı sermayenin memlekete serbestçe girmesi ve onları koruması, ticari 

işlerinin ellerine geçmesine sebep oldu.  Orta Çağ Türk loncaları çözülüyor, Kapalıçarşı ve kapanlar 

zayıflıyor, hatta Tanzimat sırasında doğmaya başlayan Hayriye esnafı bile yabancı sermayeden yardım 

gören azınlık ticareti ile rekabet edemiyordu. Bu hal, Tanzimattan sonra feodal Türk endüstrisinin 

birçok dallarının yıkılmasına, ticaretin kısmen azınlıkların eline geçmesi, azınlıkların asker olmaması 

yüzünden Türk halkına göre nüfusça da çoğalması gibi, Türkiye’nin Türk halkı aleyhine sonuçlar 

doğurdu. Türkler artık yalnızca memur ve çiftçi olarak bir duruma girmeye başladılar”. 

16 “Bu sermayedarlık meşhur Galata Bankaları halinde mali müesseseler haline geldi; bunlar da önce 

kendi başlarına, sonra Avrupa sermayedarları ile birleşerek devlete borç para veriyorlardı. Bu borçları 

ve faizlerini ödemek de Türk’e düşüyordu” (Berkes, 1965:27). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

26 

 

mücadelelerinin içinde buldu (Berkes, 1965: 69). 1. Dünya Savaşı sonunda ülkedeki 

sermaye bileşimi içinde ulusal sermayenin payı %20’ye yaklaşmıştı” (Çavdar, 1985: 

1056). 

1821 Rumların Mora İsyanı akabinde Yunanlılar’ın (1829) ayrılması, 1897  

Türk-Yunan Savaşı17, 93 savaşı olarak anılan 1878 Osmanlı- Rus Savaşı (Rusların 

Kafkasya ve Kırımı işgali); Bulgaristan (1908) Romanya (Eflak-Boğdan) Sırbistan, 

Arnavutluğun  ayrılması, 1 ve  2. Balkan Savaşları (1912-1913)18, özellikle  Selanik’in 

kaybı19; Balkanlardan ve Kafkaslardan Anadolu’ya göç eden20 milyonlarca insan21  

Anadolu’da yaşayan Müslüman Türkler22 üzerinde  psikolojik travmaya yol açtı, Türk 

milliyetçiğine ivme kazandırdı.  

Osmanlı Devleti’nin yıllarca temel taşlarından birisi olan, vergi ayrıcalıkları 

sağlanan önce Arnavutluğun topraklarının Sırbistan ve Yunanistan tarafından ilhakını 

 
17 “1897’de Türk-Yunan Savaşı’nın doğurduğu şiddetli bir bağlılık duygusu içinde Mehmet Emin 

Yurdakul’un (1869-1944) halk Türkçesiyle yazdığı şiirde): “Ben bir Türküm dinim, cinsim uludur” 

(Lewis, 1984:341) diye başlayan şaheseri, Türklerin Yunan askerlerini süngüleri ucuna takıp Dömeke 

sırtlarından aşağıya yuvarladıkları esnada, bir zafer borusu güzelliği ve neşesiyle bütün Türk dünyasında 

çınladı” (Akçura, 2020a:119). 
18 “Balkan Savaşları sonuçları kadar sınır tanımaz vahşetlerle de tarihteki yerini almıştır.  Evlâd-ı fatihan 

olarak bilinen Balkanlarda yaşayan Türkler her türlü soykırıma ve vahşete maruz kalmışlardır.  Bu 

durum, aynı zamanda asker olan Ömer Seyfettin tarafından bize yaşanmış canlı birer tablo olarak 

sunulmuştur” (Karataş, 2014: 46). Osmanlı Türk milliyetçiliğini uyandıran da İmparatorluğu 

temelinden sarsan Balkan felaketi olmuştu.  Bu durum karşısında Türk tarihinin bütün şereflerine 

sarılınmış ve Türklük bilinci   ön plana çıkmıştır (Safa, 2022: 169). “Balkan felaketi karşısında daha 

büyük, şümullü bir hadise vuku bulmuş, düşmanın Edirne’den İstanbul’a yürüdüğü sırada Türk milleti, 

varlığına şuur kesbederek ‘ben varım!’ demiştir. Harp kaybedilmiştir. Yanya, İşkodra, Edirne’nin birer 

birer sukutu şuurlar üzerine darbeler indirmektedir. Bu acılar henüz dinmeden ‘Umumi Harpe (1. Dünya 

Savaşı)’ girilmiştir. Üç kıtada çarpışmak mecburiyetinde kalan İmparatorluk bu harpten de mağlup 

çıkmış ve tekrar Türk unsurunu şahlandıran bir hadise ile karşılaşmıştır: Montros Müterakesi (30 Ekim 

1918). Zulme karşı isyan eden Türk milleti yeni devletini, Türkiye Büyük Millet Meclisi Hükümeti’ni 

23 Nisan 1920’de kurmuştur” (Tunaya, 1952:163). 
19 Buralarda kaybedilen topraklar, dört ila beş yüzyıldır Osmanlı egemenliği altındaydı. 1877-78 savaşı 

da imparatorluğu Avrupa’daki en zengin vilâyetlerinin bazılarından mahrum bıraktı (Zürcher, 2004:63, 

68).  
20 1919 yılındaki durumu Ülken şöyle ifade eder: “1919 Sonbaharı. Mütareke. İşgal ordusunun 

İstanbul’u kasıp kavurduğu devir. Müdafaai Hukuk Cemiyeti karşı sahilde yeni yeni canlanıyor…Koca 

saltanatın yerinde yeller esiyor. Harp dönüşü: Sibirya’dan, Çin’den, Zekazik’ten (Mısırdan) gelen bitkin 

esirler, yaralılar, işsizler, üzerinden muazzam bir cihan silindiri geçmiş perişan zihinler, dağılmış aileler, 

kâşaneleri yıkılmış paşazadeler, bir mahşer…Bu mahşer dünyanın en büyük saltanatlarından birinin 

dört bucağından koparak İstanbul’a dönüyor. Şehrin birer köşesine sığınıyor. Beş asırlık yatağına 

çekilmiş, Roma’dan, Çin’den, İran’dan büyük bir meddin cezri” (Ülken,2012:1-2). 
21 1783 yılında Rusya’nın Kırım’ı ilhakı sonrasında 150 yılda   Osmanlı Devleti’ne 2 milyona yakın 

Kırım Türkü Anadolu’ya geldi (Özkan, 2024: 134). 
22 “…Osmanlı Türkleri kendilerini İslam’la özdeş görmüşler, diğer herhangi bir İslam ulusundan çok 

daha büyük ölçüde hüviyetlerini İslamlık içinde eritmişlerdi. Türk sözcüğü Türkiye’de hemen hemen 

kullanılmazken, Batıda Müslüman’ın eş anlamlısı haline gelmesi ve Müslüman olmuş bir batılıya, olay 

İsfahan’da veya Fas’ta olsa bile, ‘Türk olmuş’ denmesi ilginçtir” (Lewis, 1984:13). Avrupalıların sürekli 

olarak Osmanlı İmparatorluğu’nu Türkiye ve Osmanlıları da Türkler olarak adlandırmaları, Avrupa’nın 

düşünce kategorilerini ortaya çıkarmaktadır (İnalcık, 2000: 35).” “…Haçlı Seferi’nden (1190) 

başlayarak Batılı yazarlar Anadolu’dan, Türklerin egemenliği altında olan başka hiçbir ülkeye 

vermedikleri bir adla ‘Turchia’, Türkiye diye söz etmeye başlamışlardır. Turchia’nın sınırlarını 

belirlemenin çok güç olmasının yanısıra Anadolu’daki bu Türk niteliği hangi biçimlerde kendini ortaya 

koymuş olursa olsun, o çağlarda yaşayanların gözünde Anadolu’nun Türk yönünün ülkenin bütününe 

bir özellik kazandırmış olduğu kesindir” (Cahen, 1979: 150-151). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

27 

 

önlemek için 1912 yılında bağımsızlığını ilan etmesi, sonrasında 1916’da Arap isyanı 

ve ayrılmaları hiç beklenilmediği gibi Osmanlı Türkiyesi’nde büyük bir şaşkınlık, 

hayal kırıklığına yol açtı ve yaşanan bu düş kırıklığının Türkçülük konusunda derin 

etkisi oldu.  

Kaybedilen toprakların hemen hemen tümü, 500 yıl boyunca Osmanlı 

topraklan olmuştu ve Osmanlı geleneğini paylaşmıştı (Erik, 2015: 88).  Bosna-

Hersek’in Avusturya tarafından ilhakı ve Bulgaristan’ın bağımsızlığını ilan etmesi 

üzerine Avusturya ve Bulgaristan mallarına karşı boykot yapılır, yerli malı kullanımı 

üzerinde yoğunlaşılır, milli iktisat 23seferberliğinin başlatılmasına; bu durum, iktisadi 

bir uyanışa da yol açar. 

Osmanlı Devleti’ni kuranlar, yönetenler Türkler olduğu halde, diğer unsurların 

büyük bir bölümü, Osmanlılardan ayrılmaya doğru yöneliyorlardı. Bunları bir arada 

tutabilecek güç, egemen olan Türk unsurunda sosyal olayların gelişmesini, 

kuvvetlenmesini sağlamaktı. Sosyal olayların en başında “ulusçuluk” gelmekteydi. Bu 

durumu iyi değerlendiren Gökalp, Türk ulusçuluğunu bilimsel temellere dayanan 

sarsılmaz, yıkılmaz sağlam ilkelere bağlamak motivasyonuyla sosyolojiye yöneldi 

(Duru, 1965:268). 

1915 sanayi sayımına göre, Türkiye’de 50 ve daha fazla sayıda işçi çalıştıran 

284 işyerinden 148’i İstanbul’da, 62’si İzmir’de olup, 74’ü daha çok Batı Anadolu’da 

dağılmış durumdaydı.  Sermaye bakımından bu işyerlerinin %85’i gayrimüslimlerin 

ve özellikle yabancıların kontrolündeydi.   Falih Rıfkı Atay 1922 mayısında 

Hakimiyeti Milliye Gazetesi’nde “Burjuvalar? Acaba bu Türk sınıfı nerede?”, “Cuma 

günleri Türk bayrağını yalnız daire direklerinde görüyoruz.  Yontma taştan, yahut 

betondan bütün bankalar, ticarethaneler, atölyeler bin bir çeşit bayraklarını Pazar 

günleri çekiyor ve içlerinde hiçbir Türk bayrağı yoktur.” (Timur, 2001: 15). 1908-1918 

döneminde ekonomik politikalarının amacı, milli iktisat24 ve milli burjuva25  üretmek 

üzerine olmuştur. 

 
23 Ahmet Mithat (1844-1912), “Serbest ticaret doğmasını bir kenara bırakarak, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun Avrupa’yı yakalayabilecek bir biçimde iç ticaretini ve sanayileşmesini sağlamak için 

korumacı bir sistemin benimsenmesini savunur. O halde ‘milli iktisat’ın ilk habercisi Ahmet Mithat 

olabilir mi?” şeklinde şeklinde bir değerlendirmede vardır (Georgeon, 2016a:143, 154). 1941 yılında 

basılan Hilmi Ziya Ülken’in İnsan Medücezri Yarım Adam kitabında geçen bir roman kahramanının “-

Milli iktisat olamaz! İktisat ilimdir. Millisi gayrimillisi yoktur. Mademki bununla başka şeyler 

kasdediyorsunuz, o halde başka isim bulun!” sözüne diğer roman kahramanı “, “-İktisadın millisi olur 

mu? -İktisadın millisi değil, fakat milletin iktisadı demek isteniyor, diye izahat verdi”, “-Evet, milletin 

iktisadı! Maksat budur.”  der (Ülken, 2012:67-68). 
24 2. Meşrutiyet yıllarında gündeme gelen Milli iktisat, bir tür Neo-Merkantalist iktisat politikasıdır, 

kapitülasyonların zorunlu kıldığı Liberal iktisadi ilişkilere tepki olup doğmakta olan milliyetçilikle 

uyumludur. Osmanlı milli iktisadı ya da Neo-Me-Merkantilizmi Cumhuriyet döneminde de devam 

etmiş, devletçilik adı altında 2. Dünya Savaşı sonuna kadar etkili olmuştur (Toprak, 1985: 740).  
25 Türk Yurdu’nda (Cilt 6, S:3, 1330/1914, s.2098) yayımlanan ‘Türklerin İktisadi Uyanışı’ adlı 

makalesinde Akçura: “İntibah-ı iktisadinin asıl en mühim ciheti, sanat ve ticareti hor gören, bir Osmanlı 

Türk’üne layık meşgale ancak askerlikle memurluktur diyen hatalı ve zararlı zihniyetin değişmesidir. 

Osmanlı saltanatında Türk burjuvazisi hemen yok gibiydi. Zavallı Lehistan krallığında olduğu veçhile, 

Türkiye’de dahi burjuva sınıfını mahkûm unsurlar teşkil ediyordu. Osmanlı yalnız sipahi ve memurdu. 

Hâlbuki zamanımız devletlerinin temeli burjuvazidir; muasır büyük devletler, sanatkâr, tüccar ve 

bankacı burjuvaziye dayanarak teessüs etmiştir. Türk intibah-ı millîsi, Devlet-i Osmaniye’de Türk 

burjuvazisi tekevvününün mebde-i itibar olunabilir ve Türk burjuvazisinin inkişaf-ı tabisi sekteye 

uğramayacak olursa, Osmanlı Devleti’nin sağlam taazzuv temin edilmiş olur” (Georgeon, 2006: 168-

169). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

28 

 

b-Milli İktisat Düşüncesinin Uyanışı 

1908 ve 1913 arasında izlenen klasik anlamda Liberal iktisat politikalarından 

bir kopuş anlamına gelen Milli İktisat Programı26 1914'te başlatıldı (Zürcher, 2015: 

347). Milli iktisat27 kapsamında iktisadi devletçilik, milliyetçiliğin Batılılaşmanın 

uyanması için esas temelleri hazırlamıştır (Ülken, 1948: 105). İktisadi millîleştirme 

faaliyetleri çerçevesinde, 23 Mart 1916’da geçici kanunda genellikle Fransızca’nın 

kullanıldığı yabancı şirketlere Türkçe kullanma zorunluluğu getirilir. Hükûmet bu 

yolla şirketlerde çalışan ve Türkçe bilmeyen çalışanların tasfiye edilerek yerlerine 

Türklerin istihdamını sağlamayı amaçlamıştır (Özkan, 2023: 295). Bankalarda, sigorta 

şirketlerinde, imtiyaz şirketlerinde, ticarethanelerde çalışanların belli bir bölümünün 

Müslüman Türk olması kuralı getirilir. Bu kural getirildiğinde İstanbul’da telefon 

hizmeti veren Constantinople Telekom şirketinde çalışanlar içinde hiç Türk yoktu. 

1927 yılında, Beyoğlu’nda yerleşim yerlerinin adlarına Türkçe isimler verilmiştir28 

(Akıncı, 2019:15, 18). 

Kısmen 1908 Devrimi'nin Liberal fikir ortamından kaynaklanan Türk 

milliyetçiliği, diğer bir yönüyle Liberalizme, özellikle iktisadi Liberalizme bir tepkinin 

sonucu olarak ortaya çıktı (Toprak, 2019: 9). Gökalp'e göre, “İktisat Osmanlı 

toplumunda uzun yıllar ‘kozmopolit’ bir nitelik taşımıştı. Cihan Harbi yıllarında bile 

hala okullarda resmen ‘bırakın yapsınlar, bırakın geçsinler’ (laissez faire laissez 

passer) ilkesini benimseyen ‘Manchester İktisadiyyatı’ okutulmuş, ‘iktisadi vicdan’ın 

tümüyle ‘kozmopolit’ olduğu telkin edilmişti. Oysa ‘kozmopolit’ bir iktisadi düşünce 

olamazdı. Artık Manchester İktisaddiyyatı’nın kozmopolitlikle ilişkisi olmadığı, 

sanayileşmiş ve bu nedenle serbest ticarete açılmakta sakınca görmeyen İngiltere'nin 

‘milli iktisadı’ olduğu anlaşılmıştı. Gökalp, bu gerçeğin ilk kez Alman iktisatçı 

Friedrich List ve Amerikan iktisatçı John Ray tarafından görüldüğünü ve giderek tüm 

 
26 “Jön Türkler tarafından 1914 yılında başlatılan Milli iktisat programı, en başta etnik-dindar 

milliyetçiliğin ürünüydü ve ekonomik amaçtan çok siyasal amaca hizmet etti. Gayrimüslim 

girişimcilerin yerini Müslüman olanların almasını amaçladı. 150.000 civarında Rum, 1914’te, henüz 

savaş patlamadan önce, ülkeden gönderildi. Milli İktisat programının, her ne kadar yerli Türk girişimci 

sınıfın büyümesi ve cumhuriyet döneminde kendi kendine yeterli hale gelmesi için ön hazırlık olduğu 

doğru olsa da İmparatorluk için ticari, teknik ve yönetsel becerilerin kaybedilmesi ve üretkenliğin 

düşmesi anlamına geldiği de başka bir gerçektir”, "Milli İktisat" Programı 1915’ten sonra hız kazandı. 

Bir taraftan İTC'nin aktif desteğiyle 1916 ve 1918 arasında seksen yeni anonim şirket kurulurken, diğer 

taraftan tüccarlar ve küçük işletmeciler örgütlenerek büyük topluluklar haline geldiler ve kârlarını yeni 

şirketlere yatırmaya teşvik edildiler” (Zürcher, 2015: 107-108, 348). 

27  “Milli İktisat” ile “Ekonominin Türkleştirilmesi” kavramlarını şöyle açıklanmaktadır (Koraltürk, 

2011: 114): “Milli İktisat, Osmanlı Devleti tebaasının veya Türkiye Cumhuriyeti vatandaşlarının 

yabancılar karşısında ekonomik avantajlar elde etmesi; ekonomik Türkleştirme ise tebaa ve vatandaşlar 

arasında Müslüman-Türk unsurunun gayri-müslim unsurun aleyhine olacak şekilde kayırılmasıdır. 

İkinci kavram, yurttaşların bir kısmını oluşturan belirli dinsel-etnik grupların hakim etnik-dinsel 

gruplardan yurttaşlar lehine iktisadi yaşamın çeşitli alanlarında etkisizleştirilmesi vurgusunu taşır. Milli 

iktisat kavramında ise yurttaşlar arasındaki etnik-dinsel farklılıklara dayalı ayrımcı politika ve 

uygulamalara ilişkin bir vurgu yoktur.” 

28 1927 yılında Grande Rue de Pera olan caddenin adı ‘İstiklal Caddesi’, Rue des Petits Champs ismi 

olan cadde de ‘Meşrutiyet Caddesi’ adını alır. Beyoğlu Caddesi’nde bulunan bazı otel, lokanta ve 

pastane adları: Hotel de Constantinple, Hotel D’ Angleterre, Hotel , Hotel Bristol, Grand Hotel Français 

Et Continental,  Grand Hoterl Kroeker, Hotel Royal, Cafe  Et  Restaurant De Commerce, Le Grand 

Cercl Moscovite, Brasserie Nicoli  Suisse, Restaurant Et Patisserie…..(Akıncı,  2019:18). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

29 

 

ulusların iktisatçılarınca benimsendiğini29, yalnız ‘zavallı Türkler’in İngiliz iktisadının 

esiri kalarak ahlakta, hukukta, edebiyatta olduğu gibi, taklitçilikten, ‘milliyetsizlikten’ 

kurtulamadıklarını ileri sürüyordu (Toprak, 2019: 63).  

Gökalp, Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak adlı kitabında 

“Memleketimizde kuvvetli bir hükümet kurulamamasını, Türklerin iktisadi sınıflardan 

mahrum olması yüzündendir” şeklinde açıklamaktadır (Gökalp, 2010: 12). Gökalp, 

Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaşmak adlı kitabında yer alan ‘Milli Bilinci 

Kuvvetlendirmek’ adlı makalesinde (Gökalp, 2010:108): “Türkler, Osmanlı 

İmparatorluğu’nun kurucusu iken, bu topluluğun vücuda getirdiği feodalizm içinde 

‘reaya’ halini aldılar. Aynı zamanda, hayatlarını topluluğa asker ve jandarma 

vazifelerini ifa etmekle geçirdiklerinden, irfanca ve iktisatça yükselmeye vakit 

bulamadır. Diğer kavimler Osmanlı topluluğundan bilgili, medeniyetli ve zengin bir 

halde ayrılırken, zavallı Türkler ellerinde kırık bir kılıçla eski bir sapandan başka nail 

olamadılar.” görüşlerine yer vermektedir. 

Gökalp, yeni Cumhuriyetin kuruluş manifestosu olarak adlandırılan 

“Türkçülüğün Esasları kitabında (1923) ‘Ahlakta Türkçülük’ bölümünde “Büyük 

uluslardan her biri uygarlığın özel bir alanında birinciliği almıştır.  Eski Yunanlılar 

güzel sanatlarda, Romalılar hukukta, Beni İsrail (Yahudiler) ile Araplar dinde, 

Fransızlar müzikle felsefede, Türkler de ahlakta birinciliği kazanmıştır. Türk tarihi 

baştan başa, ahlaksal erdemlerin sergisidir.  Türklerin yenilgiye uğrayan uluslara ve 

 
29 “…Bilirsiniz ki Adam Smith ekonomi politique’i tesis ederken beşerî bir bilim kuruyorum sandı, yani 

bulduğu şeyleri her zaman ve her yer için doğru farz etti. Halbuki farkında olmaksızın İngiliz 

ekonomisinin dayandığı esasları ve onun gelişmesi şartlarını yazıyordu. İngilizler o zaman sanayide ve 

deniz nakliyeciliğinde diğer milletlerden çok üstün olduğu için kolayca eşya satmaları ve yine kolayca 

iptidai maddeler satın almaları İngiliz milletinin menfaati iktizasındandı. Bu menfaati ilim gibi tedvin 

etti. Onun kitabını okuyanlar da gerçekten beşeri bir ilmin doğduğunu sandılar. Bu büyük İngiliz 

iktisatçısının yolunda yürüyen Manchester mektebi adamlarının yazdıklarını başka milletler de fizik, 

kimya ilmi gibi okumaya başladılar. Fakat bir parça sonra Amerikalı Jhon Ray, Alman Fredrich  List 

bunun İngiltere için doğru olduğunu ve Amerika ve Almanya için  yanlış bulunduğunu söylediler. 

Amerika ve Almanya’nın milli ekonomilerinin esaslarını aradılar. Şimdi Almanya sanayide çok 

ilerlediği için bu defa Adam Smith’in kaideleri orada canlanıyor. Şüpheniz olmasın ki Amerika sanayide 

çok çok ilerlediği ve İngiltere ve Almanya rekabetinden korkmadığı zaman Adam Smith’in fikirlerini 

müdafaa edecek ve her millete zorla kabul ettirmeye çalışacaktır.” (Erişirgil, 1951: 148-149). Akçura, 

Osmanlı iktisatçılarının iktisat politikasında tek doğru yolun Mançester Liberal ekonomi okulunu 

savunmalarının nedeni olarak “Gerçekten Memâlik-i Osmaniye’nin dahili iktisadiyatında Müslüman 

olmayan unsurlar, Ermeniler, Rumlar, Yahudiler, Müslüm unsurlardan daha yüksek bir mevki işgal 

ediyorlardı ve Avrupa ekonomi çevreleriyle ilişkileri daha fazlaydı. Bu cihetle Ohannes (1830-1912) ve 

Portakal Paşaların Liberal ekonomi  okuluna girmeleri, bu ekolün sırf ilim olmasından değil, belki 

mensup oldukları cemaatin  menafi’ine muvafık gelmesindendir, denilebilir, lakin ikinci tabaka 

iktisatçılaımız ki Ermeni  paşaların halka-i tedrislerinden yetişme talebeleridir, işte bunların eser-i 

üstatlarının izinin  tamamen ardından  gitmeleri nasıl izah olunabilir?”...Ohannes ve Portakal Paşaların 

öğrencileri de tıpkı hocaları gibi “ Türkiye’yi kurtaracak yegâni ilaç, sanayi ve ticarette hürriyettir ve 

sonuç olarak Avrupa sermayesidir” derlerdi. Bu halde, Osmanlı iktisatçılarının öğretileri, mahiyet 

itibariyle neye sürüklenmiş oluyordu? Avrupa sermayesinin Memalik-i Osmani’yi istilasını 

kolaylaştırmaya, bu babda propagandacılığa…değil mi? ...” Efendiler, rical-i devlet arasından bu yanlış 

yola ilk itiraz eden, vezirlerden Cevdet Paşa’dır. İktisatçılar içinden de Liberal ekonominin, mutlak bir 

surette ilim olmayıp, birçok ekonomi okulundan birisi olduğunu ilk ilan eyleyen de Akyiğitzâde Musa 

Beğ’dir” (Akçura, 2017: 69-70). 

 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

30 

 

onların ulusal ve dinsel varlıklarına, dinsel ve toplumsal özerklikler vermesi her türlü 

değerlendirmelerin üstündedir. Fakat bu iyiliğe karşı, yenilgiye uğrayan uluslar, 

iyiliksever Türklerden aldıkları bu izinleri Türklere karşı çevirerek, kapitülasyon adı 

verilen zincirlerle Türkleri bağlamaya ve boğmaya çalıştılar. Bu iki türlü davranış, iki 

yanın da ahlak anlayışlarını gösterdiği için çok ilginçtir” (Gökalp, 2017:132).  Bu 

bağlamda Gökalp’in “Milliyet ülküsü (mefkûresi) başta gayri Müslimlerde, sonra 

Arnavut ve Araplarda en nihayet Türklerde ortaya çıktı.  Türklerin en sona kalması 

sebepsiz değildir: Osmanlı Devleti’ni Türkler teşkil etmişlerdi. Devlet vaki bir millet, 

milliyet mefkûresi ise iradi bir milletin kökü demektir. Türkler, ilkin sezgisel bir 

sakınmaya tabi olarak, bir mefkûre için bir varlığı tehlikeye düşürmekten 

çekinmişlerdi.  Bunun için Türk düşünürleri Türklük yok Osmanlılık var diyorlardı” 

(Gökalp, 2017a: 14). “Nihayette 1 ve 2. Balkan Savaşları (1912-1913) Osmanlıcılık 

düşüncesinin (bir Osmanlı ulusu düşünün) sonu oldu. 

Gökalp bir iktisatçı değildir, iktisadın ayrıntılarıyla fazla meşgul olmamış, 

iktisada ilgisi özel ve özgün değildir.  Ancak kendisi bir sosyolog olduğu için cemiyeti 

incelerken sosyal kurumların da önemini kavramış, yükselmek isteyen Türk 

cemiyetinin iktisada kayıtsız kalamayacağını anlatmak istemiştir.  Gökalp, iktisadi 

meseleleri asıl iktisadi eserlerden ziyade sosyolojiye ait genel eserlerden incelemiştir 

(Önsoy, 1982: 355; Okan, 2011:293). Gökalp iktisadi açıdan tarihteki gücünü yitirmiş 

bir toplumun, sistematize ettiği Türk ideolojisi kapsamında milli iktisat politikalarıyla 

gelişebileceğine, Garp medeniyetine girilebileceğine inanmıştır (Okan, 2011: 284-

285).  

Gökalp, iktisadi düşüncelerini belli başlı iki kaynağı: (i)-Alman milli iktisat 

sistemi (Alman Frederick List/1789-1846), (ii)-Fransız solidarizmidir. Gökalp, 1917 

yılında İktisat Mecmuası’nda “Milli İktisat Nedir?”, Yeni Mecmuası’nda “İktisadi 

Vatanperverlik” makalelerinde daha sonra Türkçülüğün Esasları’nda “İktisadi 

Türkçülük” görüşlerinde milli iktisat görüşlerine yer vermiştir. Ziya Gökalp’in, 

İktisadî görüşlerinin temelini, “millî iktisat” kavramı teşkil eder. Gökalp iktisadi 

devletçiliğin de savunucularındandır (Tolga, 1949: 10). Gökalp, milli iktisat modelini 

savunmayı iktisadi vatanperverlik olarak değerlendirmektedir. 

Gökalp’e göre, “Türkleri bir camia haline getirecek ve Türk harsının 

teşekkülünü sağlayacak amillerden biri de (Millî iktisat)tır". “…Türkiye’nin istikbali 

millî iktisattaki derece-i muvaffakiyetine tâbidir." Millet iktisadının tesisi için evvel 

emirde bir iktisat Nezareti teşkil etmek lâzım gelir.”. “Bir milletin devleti nasıl 

milliyse, bankaları, şirketleri de öylece millidir...”. (Tütengil, 1964: 128, 130, 131). 

Gökalp, kapitülasyonların kaldırıldığı, gümrük tarifelerinin devletin kendisinin hakim 

olduğu bir ortamda milli ekonomi politikalarının oluşabileceğinin mümkün 

olabileceğine değinmiştir (Elmacı, 2005:121, 206). 1914 yılında kapitülasyonlar savaş 

ortamından yararlanılarak tek taraflı olarak kaldırılır (fiilen 1923’te), gümrük tarifeleri 

de ilk kez 1929'da bağımsız olarak yükseltilebilmiştir. 

Gökalp, ‘İktisadi inkılap İçin Nasıl Çalışmalıyız? adlı yazısında:“Türkler 

taban devletçilerdir. Her teceddüdün, her terakkinin başlamasını devletten beklerler. 

Hatta, Türkiye’de inkılapları bile devlet yapar”. İfadeleriyle iktisadi devlet görüşünü 

ulusal kültüre dayandırmaya çalışmaktadır (Parla, 1993:201).  

Gökalp, “Vatan’, ‘Esnaf Destanı’, ‘Bütçe Birliği’ ve ‘Köy’ şiirlerinde, 

sermayenin millileştirilmesini, sanayinin kurulmasını, vakıfların özelleştirilmesini, 

aşarın kaldırılmasını, yerli malının özendirilmesini, banka ve zirai sendika 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

31 

 

kurulmasını; Türkçülüğün Esasları adlı kitabında bireyci ve kollektivist sistemler 

yerine dayanışmacılığı önerir önerir (Karaer, 1992: 161). Gökalp’in “İktisadi 

fikirlerinin dayanağı Fransız solidarizmi ve Friedrich List’in milli iktisat ekolüne 

dayanmaktadır. Aynı zamanda Gökalp, Emile Durkheim’in sosyolojik bakış açısından 

da etkilenmiştir. Gökalp’in Fransız solidarizmi benimsemesinin arka perdesinde yatan 

isim Durkheim sosyolojisidir. Fransız solidarizminde toplum birbiri ile ilintili bir 

bütündür. Hatta bu bütünlük bir dayanışma oluşturmaktadır. Dayanışma ifadesi 

Durkheim’in sosyolojisinde önemli bir ifadedir. Bu ifadenin temel amacı eşitliği 

sağlayarak oluşması muhtemelen olan sınıflar arası kaos ortamının önünü kesmektir. 

Bu sebeple Gökalp solidarist bir zihin anlayışı ile sınıfsal statüleri ortadan kaldırarak 

bireylerin meslek kazanabilmesine yönelik çalışmaları tesis etmeyi amaç edinmiştir” 

(Günay, 2024: 1581). Gökalp’in solidarizm ‘içtimai halkçılık’ olup   solidarizm 

anlayışında devletin amacı ne ferdin çıkarları için büyük sermaye gruplarını   korumak 

ve ne de hayali sınıfsız bir toplum için devleti zenginleştirmektir. Devletin amacı, milli 

açıdan toplumun bütün katlarını bir sosyal refah düzeyine ulaştırmaktır (Türkdoğan, 

1987: 62). Gökalp, dayanışmacı ekonomik modelin (solidarist korporatizm) Türk 

toplumunun ulusal tarihinde bulunan ahilik geleneğiyle de uyumlu olduğunu öne 

sürerek buna kültürel bir temel vermeye çalışmıştır (Doğan, 2024: 546). 

Gökalp’in “İktisadi düşüncesinin temelinde Türk toplumunun kendine özgü 

ahlaki ve kültürel değerleri ile Batı'dan aldığı bazı değerleri günün sosyal ve ekonomik 

şartlarında kaynaştırarak bir senteze ulaşma çabası vardır.  Gökalp, ülkenin, geçmişte 

olduğu gibi, gelecekte de ‘iktisadi refaha’ sahip olmasını istemekte ve bu refahın 

umum ait olmasını istemektedir (Tekeli, İlkin, 2010:410). Bu bağlamda, Gökalp 

1923'te ''Türkçülüğün Esasları" adlı kitabın ‘iktisadi Türkçülük’ bölümünde: 

''Türkçülük'' ifadesi siyasal bir ideoloji olarak ekonomik görüşlerine de yansımaktadır. 

Türkler özgürlük ve bağımsızlığı sevdikleri için, ortaklıkçı (iştirakçi-komünist) 

olamazlar. Fakat eşitliği sevdiklerinden bireyci de kalamazlar. Türk kültürüne en 

uygun olan solidarizm, yani dayanışmacılıktır ‘tesanütçülük’" (Gökalp, 2017: 159; 

Baloğlu, 2006: 36).  Gökalp bireyciliği ve toplumculuğu uzlaştırmak ister.  Onun 

solidarizme bakışı sosyal devlete yönelik esasları içerir. Bu bağlamda, devlet, liberal 

ve jandarma olmamalı ancak toplum yaşamını yönlendirici olmalıdır (Bolay, 

2002:556). 

Gökalp’e göre, “Batı medeniyetinin temel hareket noktası olan bireyin mutlak 

bir değeri yoktur.”, “Kendini merkez almış ego olan fert, hiçbir zaman ahlaki bir ideal 

olmaz” (Türkdoğan, 2008: 385).  Dayanışmacılıkta toplumun çıkarlarını bireysel 

çıkarlardan üstünde tutan, fazla temettüleri topluma mal eden ortalama bir görüştür. 

Gökalp, ferdi mülkiyeti toplum çıkarlarına uygun olduğunca meşru sayar. Yine ne ferdi 

devlete ezdirmek ne de devleti fertlerin emrinde görmek istemektedir (Önsoy, 

1982:365). "Türkler, mazide nail oldukları bu iktisadî refaha istikbalde de mazhar 

olmalıdırlar. Hem de kazanılacak servetler Salor Kazanin zenginliği gibi, umuma ait 

olmalıdır” (Tütengil, 1964: 132). Gökalp, “Toplumun bir özverisi ya da çabası 

sonucunda oluşan ve bireylerin hiçbir emeğinden oluşmayan artık-değerler 

toplumundur.” der (Gökalp, 2017: 159) ve “Ben, sen yokuz, biz varız” der (Bknz.; 

“Milli İktisat Nasıl Vücuda Gelir?” İktisat Mecmuası-1916’dan aktaran; Türkdoğan, 

2008: 386). “Fert yok, cemiyet var” mottosu, Gökalp'in milli iktisatın oluşması için 

ortaya koyduğu özdeyişti. Cihan Harbi yıllarında, savaşın olağanüstü koşulları 

Osmanlı Devleti için yeni bir yapılanmayı gündeme getiriyordu (Toprak, 2019: 62). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

32 

 

Gökalp’in bu açıkladığı solidarist düşünce, aynı zamanda 1930’lı yıllarda 

uygulanan ‘devletçiliğin’ de kıvılcımlarıydı. (Sağlam, 2015: 409). İktisat 

Mecmuası’nda “Milli İktisat Nasıl Vücuda Gelir?”  Başlığı altında yazısında (Duru, 

1965:98-99). “… Vergi yöntemimize öteden beri hakim olup ağnam, aşar gibi vergiler, 

tarımsal hayatın gelişmesine büyük oranda engel oluyordu.  Bu vergi usulü sonucudur 

ki bugün Türk köylüsünde üretimi artırmak konusunda duyusal çıkar çok az etkili 

oluyor. Başka memleketlerde arazi vergisi sınırlı ve belli olduğu ve üründen hiçbir 

vergi alınmadığı için köylü fazla ürün çıkarmakta bir çıkar görür. Oysaki, Türk köylüsü 

çok ürün çıkarırsa çok vergi vermek zorunda kalır. Yüzyıllardan beri süregelen bu 

durumların etkisi ile Türk köylüsü doğal olarak işi oluruna bırakmış, kanık olmuş, 

zenginlik ve ilerilik istekleri kendisinde bayağı yok olmuştur.  Ağnam vergisi de aynı 

nitelikte olduğundan köylü hayvanları artırmak konusunda da pek ilgi duymuyor…” 

değerlendirmesinde bulunmaktadır. 

1918 yılında savaş harcamalarını karşılamak için gerçekleştirilen ilk Osmanlı 

iç istikrazı30 Türk maliye tarihi açısından    dikkat çekici bir anıdır.  Bu borçlanmanın 

başarılı olmasında Osmanlı aydınları tam anlamıyla seferber olmuştur. İç istikraz 

devletin ekonomik ve mali bağımsızlığı yolunda bir atılım olarak görülüyordu. Gökalp 

de Yeni Mecmua’da   iç istikrazı savunmak ve başarıya ulaştırmak için makaleler 

yazar. Gökalp, istikraz sayesinde en duygusuz birey bile vatansever olacağını ileri 

sürüyordu (Georgeon, 2016b: 159, 165, 166). Bu borçlanma, 1918 yılı bütçesi açığını 

kısmen kapatmayı başarmıştır. Gökalp, Yeni mecmuada borca yazılmanın iktisadi 

vatan seferberlik olduğunu yazmıştır. 

Gökalp’in İktisadi Türkçülük konusundaki görüşleri, Cumhuriyet döneminde 

uygulanan karma ekonominin temelinin oluşmasında etkisi olmuştur (Bknz.; 

Gündoğan, 2015: 177). Gökalp Türkçülüğün Esasları’nda, “Türklerin iktisadi 

mefkuresi vardır ki, memleketi büyük bir sanayiye mazhar etmektir.  Bazıları 

‘memleketimiz bir ziraat yurdudur, biz ziraatçı bir millet kalmalıyız.  Büyük sanayi ile 

uğraşmaya kalkışmamalıyız’ diyorlar ki, bu asla doğru değildir. Çiftçiliği hiçbir zaman 

elden bırakacak değiliz. Fakat asri bir millet olmak istiyorsak, mutlaka büyük bir 

sanayiye malik olmamız lazımdır.  Avrupa inkılaplarının en ehemmiyetlisi iktisadi 

inkılaptır…”  (Sağlam, 2015: 407). Bu bağlamda Gökalp (Enginün vdg.,1981: 325): 

“Türk iktisatçılarının ilk işi, evvela Türkiye’nin iktisadi şe’niyetini tedkik ve saniyen, 

bu objektif tetkiklerden milli iktisadımız için ilmi ve esaslı bir program vücuda 

getirmektir. Bu program vücuda   geldikten sonra, memleketimizde büyük sanayii 

vücuda getirmek için her fert bu program dairesinde çalışmalı ve İktisat Vekaleti de bu 

ferdi faaliyetlerin başında umumi bir nazım vazifesini ifade etmelidir.” der. 

Gökalp, 1922 yılında yayımladığı “İktisadi Mucize adlı makalesinde, Tanzimat 

uygulamalarının ekonomiyi kötüleştirdiğini31 belirterek, liberal ekonomik düşünceyi 

eleştirir.  Gökalp’e göre, “İngiltere ve daha sonra sanayileşen ülkeler için ekonomi 

 
30 “İç borçlanma gelişmiş ülkelerin derinlik kazanmış mali yapılarında uzun yıllardır yer alıyordu. Oysa 

Osmanlı’nın köşe sarraflarına ya da Galata bankerlerine borçlanmanın dışında bir deneyimi yoktu. 

Dahili istikraz ‘halka doğru gitmek’ için güzel bir fırsat oluşturmuştu. ‘Hükümet, matbuat, eli kalem 

tutan, sözü halk için muteber sayılan erbâb-ı fikir ve ilim’ taşrada köylere ve köylülere kadar 

gidebilecek, halkı iç borçlanma bonoları satın almaya özendirecekti” (Toprak, 2002:805). 
31 “Tanzimatçılar, zayıflama günlerinde imparatorluğun üzerine binen yükü hafifletmek şöyle dursun, 

bunu büyük ölçüde artırmışlardı. Ziya Paşa’nın deyimiyle devlet, “1000 tarihinden 1255’e (1592-1839) 

değin canib-i inhitata bir çift beygirli araba süratiyle yürümüş ise, elli beşten seksen beşe kadar (1839-

1869) şimendifer hızıyla koşmuş”tu (Lewis, 1984:171). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

33 

 

alanında yararlı olan tek yol, gümrüklerin serbest olması kuralı, yani açık kapı 

siyasetidir.   Bizim gibi sanayileşmemiş ülkelerin de bu açık kapı siyasetini 

benimsemeleri durumunda, sanayileşmemiş ülkeler sanayileşmiş ülkelere ekonomik 

açıdan tutsak kalırlar.” (Kaçmazoğlu, 2003: 176). Yine bu bağlamda, milli sanayinin 

kurulması görevi konusunda “Burjuva sınıfına32 ait olmasına rağmen, bu sınıfın bizde 

henüz teşekkül etmemiş veya çok güçsüz olduğundan; fertlerin ve fertlerin bir araya 

gelmelerinden oluşan şirketlerin de büyük sanayi kuramayacağını dolayısıyla bu 

görevin devlet ve belediyeler tarafından yapılmasını   savunmuştur.   Cumhuriyetin 

kuruluş aşamasında bu görüşler devletçiliğin teorisinin ortaya konulmasında önemli 

katkısı olmuştur (Sağlam, 2022: 103).  Gökalp, Küçük Mecmua’daki  ‘İktisadi Mucize’ 

makalesinin sonunda İktisadi inkılap için  nasıl çalışmalıyız? sorusunu (Tolga, 1949: 

27):  “ Türk devleti müstahsil bir devlet olmak iktidarını haizdir. Zaten Türkler tabiaten 

devletçidir. Her teceddüdün, her terakkinin başlamasını devletten beklerler. Hatta 

Türkiye’de inkılapları bile devlet yapar.” şeklinde açıklar.  

Gökalp’e göre, “Türkiye’nin istikbali milli iktisattaki başarısına bağlıdır.” 

(Kaçmazoğlu, 2015: 195); “İktisat, sair içtimai faaliyetlerin temelidir. Zira, bir 

cemiyette, her günkü yiyeceğini düşünmeyecek derecede irada malik adamlar 

bulunmazsa orada âlimler, sanatkârlar, feylesoflar çıkamaz” (Tütengil, 1964: 134). Bu 

bağlamda, “Her ferdin Türklüğe olan samimi bağlılığı, milli mefkurelere sarf edeceği 

faaliyetlerle, fedakarlıklarla ölçülür.” (Göçgün, 2015: 222). Gökalp ‘mefkure’ 

kavramını 1876 Kanun-ı Esasi’nin yeniden ilanıyla sonuçlanan 1908 siyasi 

inkılabının, özgürlük, eşitlik ve kardeşlik gibi yaygınlaşmış, güç/düşüncelerinin bir 

sonucu olarak ileri sürmüştür (Yıldırım, 2017:281). 

Gökalp’e göre, “Bir ulus olarak örgütlenmiş bir topluluk, aynı zamanda hem 

‘ulusal kimliğini’ ve ‘kültürünü’ koruyup hem de kendi etnik devletini kurabilir ve 

Avrupa uygarlığına katılabilirdi” (Karpat, 2005: 47). Gökalp, temel sosyal yapının 

millet olduğunu, milli kültürün (harsın) milleti oluşturan gerçek ‘organik’ bir öz 

olduğu ileri sürer (İnalcık, 2017a: 189). Gökalp, medeniyeti (Türkdoğan, 1987: 58):” 

İthal ve iktibas, taklit biçimleri dışında bir oluşum, içten bir inanç” olarak görüyordu. 

 
32Tanzimat’tan süregeldiğini ifade ettiği, Doğu-İslam ve Batı ikiliği ve yarımlığını ortadan kaldırmayı 

hedefleyen Ülken, “nakıs adam” ve “yarım adam”lıktan kurtulmanın ve “tam adam” olma yolunu 

medeniyet intikali yoluyla insan ve şahsiyet kavramlarında bulmaktadır (Vural, 2019:125). Ülken, 

“Kendimizi bulmak, kendimize dönmek bugünün en esaslı mesele olmuştur: Düne kadar çok alışkın 

olduğumuz iki tip, Garp hayranı kozmopolit insan, içine kapanmış ve egosantrik adam bize şimdi bize 

çok yabancı geliyor. Onları yadırgıyoruz.  Bütün derdin bu tiplerden geldiğini, onları aşmak ve 

müşahhas realiteye dokunmak gerektiğini duyuyoruz”.  Garplılaşma yolunda yaptığımız ilk hamle, bizi 

yeni medeniyetin eşiğine getirdi. Tanzimat, ‘Gülhane Hattı’ ile Garp fikirlerine kapı aştı…”, “Fakat bu 

fikirlerin dayanması lazım gelen içtimai realite kurulamamıştı: Bu içtimai nizam yıkılmış, yerine yenisi 

konulmamıştı. Memleket, -Ziya Gökalp’in de gösterdiği gibi-rençber ve memurdan ibaretti. İstihsali 

idare eden iktisadi sınıf meydana çıkmamıştı. Bu yüzden Garpten gelen her şey boşlukta kaldı.” (Ülken, 

1948:22-23, 28). Ülken, “…başlıca çiftçi ve memur zümrelerine dayanan bugünkü cemiyetle, 

müteşebbis insan tipinin gelişmesine imkan verecek bir şahsiyetçi terbiyenin uyandırılabileceği cemiyet 

arasında ne gibi farklar olduğuna” işaret ederek yarınki cemiyetin ancak müteşebbis insan tipinin 

gelişmesine imkân sağlayacak bir şahsiyet terbiyesinin uyandırabileceğini düşünmüştür (Ülken, 948: 

v). Sait Halim Paşa (1864-1921), Burjuvazinin önemine işaret ederek “Memurların, asilzadeler ile 

burjuvazinin yerini tutacağını zannetmek, adeta iktisatta tüketim ile üretimi birbirine karıştırmak kadar 

büyük hata olur.” değerlendirmesinde bulunur (Said Halim Paşa, 2021: 8, 59). 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

34 

 

Milli yapıyı (kültürü) terazinin bir kefesine; medeniyeti (ilim ve tekniği) öbür kefesine 

koymak suretiyle yenileşme (çağdaşlaşma) dengesini sağlıyordu: Tıpkı Japonya gibi.” 

Gökalp, Türkleşmek İslamlaşmak Muasırlaşmak adlı kitabında yer alan ‘Yeni 

Hayat ve Yeni Kıymetler (1911)’ adlı makalesinde (Gökalp, 2010:117-118): “Müslim 

olmayan vatandaşlarımız yeni bir hayat yaşamak için onu uzun uzadıya aramaya hiç 

ihtiyaç görmediler. Avrupa milletlerinin medeni hayatı için ‘hazır elbise’ 

mağazalarında satılan hazırlanmış bir kaftan gibi uygun gelmişti. İçimizdeki ekser 

Rumlar, Ermeniler, Bulgarlar derhal Avrupalıların bütün medeni âdetlerini, toplumsal 

mizaçlarını kabul ettiler. Biz İslamlar hayatımızdaki özellikten dolayı medeniyetin bu 

hazır kurallarını, basma kalıp yaşama biçimlerini taklit edemezdik. Bizim için 

ısmarlama elbise kabilinden ölçümüze uygun yaşama biçimleri, kaideler lazımdı” 

görüşlerine yer vermiştir. 

Gökalp çözüm arayışında, tarih boyunca yaşayan, belirli niteliklere sahip bir 

Türk ulusunu meydana getiren belli başlı değerlerin; sosyal kurumlar olarak bu ulusun 

yaşattığı değerlerin neler olduğu ve bu büyük ulusun kendi öz benliğinde neleri 

kaybetmek durumunda kaldığıyla ilgili değerlendirmelerde bulunmuştur. Gökalp’e 

göre, ulusların kendilerine özgü kültürleri (hars) vardır ve kurumların oluşmasında en 

sağlam temel ulusal kültürdür (Olgun, 1976:4). Gökalp’e göre, kültür millidir, o 

bakımdan ona ‘milli kültür’ veya ‘hars’ adını vermekte; kültür milli olduğu halde, 

medeniyet milletlerarasıdır33 (Eröz, 2014:133). Gökalp, bilimde, sanayide, askerlik ve 

hukuk kurumlarında Avrupalılar gibi ilerlemek, Avrupa uygarlığına tüm olarak girmek 

için Tanzimatçılar Avrupa uygarlığını almaya girişmişlerdi. “Tanzimatçılar34, Osmanlı 

uygarlığını Batı uygarlığı ile uzlaştırmaya çalışmışlardı. Ancak Batı uygarlığına 

girmeden önce, ulusal kültürümüzü arayıp bularak, ulusal kültürümüzü ortaya 

çıkarmamız gerekir”. “…Tanzimatçılar aldıkları şeyleri yarım alıyorlar, tam 

almıyorlardı. Bundan dolayıdır ki ne bir gerçek üniversite yapabildiler ne uyumlu bir 

yargı örgütü kurabildiler. Tanzimatçılar, ulusal üretimi çağdaşlaştırmadan önce 

tüketim biçimlerini, yani giyim-kuşam, beslenme, yapı ve döşeme dizgelerini 

değiştirdikleri için, ulusal sanatlarımız tüm olarak ortadan kalktı, buna karşı yeni 

biçimde Avrupalı bir sanayinin çekirdeği bile oluşamadı. Bunun nedeni, yeterince 

bilimsel inceleme yapmadan, etkin bir ülkü ve kesin bir program ortaya koymadan işe 

başlamak ve her işte yarım önlemli olmaktı.” (Gökalp, 2017:39, 56).  

Gökalp, aydınları, Batı uygarlığını Anadolu köylerine götürmeleri ve oralarda 

okullar kurmaları için ‘halka gitmeye’ çağırır.   Türk köylüsünün; tefecinin, aracının 

 
33Gökalp, “Batı uygarlığındanım, İslam ümmetindenim, Türk ulusundanım” dedi ve ekledi: “Teknik ve 

bilim yöntemlerini, Avrupa’nın içinde bulunduğu Batı uygarlığı ülkelerinden almalıyız. Aslında bu 

uygarlık, uluslararasıdır, yalnız Avrupalıların değil; bunda tüm insanların payı vardır.” (Şapolya, 

1974:96). 
34 1839’da Tanzimat Fermanı ilanı ile Batılılaşma bir devlet programı olmuştur. Namık Kemal ve 

arkadaşları 1860’lı yıllarda Batıyı taklit etmeye dayanan Batılılaşma denilen bu harekete karşı 

çıkmışlardır (Kuran, 1994:92). Yabancı kültüre hayranlığın bir çeşit kendisini unutma anlamına 

dönüşmesi, yıllar sonra Gökalp’in Kızılelması’nda (1914): «Çok yerlerin biz fethedebilmişiz; Her 

birinde manen fethedilmişiz.» mısralarında eleştirilmiştir (Enginün, 2006:9-10, 23). Gökalp 

Türkçülüğün Esasları kitabında, Tanzimatçıların tutumu Avrupa medeniyetini kavrama konusunda 

zevâhirin (dış görünüşü) taklit etmekten   öteye geçmediği34 için bütün bu gerçeğin dış tarafında 

kaldıklarını ileri sürer. Tanzimatın yapısal dönüşüm sağlayamadığı için   kısır kaldığını, her medeniyetin 

farklı bir mantığı, farklı bir estetiği farklı bir hayat anlayışı olduğunu ileri sürer. 

 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

35 

 

ve ağanın elinden kurtarılmasını, Aşarın kaldırılmasını, bir ziraat bankası ve 

kooperatiflerin kurulmasını önerir (Bknz.; Nişancı, 2010: 84). Türkü, “bir Rum gibi 

banker, bir Ermeni gibi tüccar, bir Avrupalı gibi, her alanda işe girişen” özel girişimci 

yapma çabaları Cumhuriyet döneminde de önemini sürdürmüştür (Mardin, 2018:240). 

Kısaca, Gökalp “Osmanlı Devleti’ni siyasi ve iktisadi bakımdan Batı 

emperyalizminin boyunduruğundan kurtarmak için Tanzimat'tan itibaren izlenmeye 

başlanmış olan İngiltere menşeli 'Manchester ekolünü' uygulamayı sürdürmek 

isteyenlere karşı çıkar. Friedrich List'in ‘Alman Milliyetçi İktisat Sistemi' ile yerli 

müteşebbis tabakanın yabancı mallara karşı korunarak güçlendirilmesini, 

'müdahaleci-devletçi' bir iktisadi anlayışa dayanan 'millî iktisat' modelini savunur. 

Onun millî iktisat politikası şahsi teşebbüsü tümüyle reddetmeyen fakat özel sektörün 

yetersiz kaldığı ya da kısa zamanda kalkınmanın gerekli olduğu alanlarda devletin 

ekonomiye katılarak yatırım yapması gerektiğini ileri sürer. Bu yaklaşım tarzı 

Cumhuriyet döneminde 1930'lu yıllardan itibaren uygulanmaya konulan ’Devletçi’ 

kalkınma modeline de öncülük eder” (Semiz, Kodaz, 2018:27). 

Sonuç 

Gökalp, Büyük Taarruzdan birkaç ay önce yazdığı ‘İktisadi Mucize’ adlı 

makalesinde geleceğe umutla bakmakta, milletin askeri sahada gösterdiği mucizeyi 

iktisadi alanda da tekrarlanmasını istemektedir (Önsoy, 1982: 362). “Yalnız siyasi 

savaş sırasında değil, ekonomik savaşta da milli ülküler sınıfsal ülkülerden her zaman 

önde gelmelidir” görüşü Cumhuriyetin yeni iktisadi yol haritasında etkili olmuştur 

(Şahin, Şahin, 2013: 139). 1923’te Cumhuriyeti ilan etmeden önce İzmir İktisat 

Kongresi’nde Atatürk “Askeri zaferler ne kadar büyük olursa olsun, iktisadi zaferlerle 

desteklenmezse payidar olamaz. Az zamanda söner…”  sözüyle ekonominin  önemini 

ortaya koymuştur. 

Gökalp, “Türkçülük ve Turan” adlı yazısında, Rusya Türkleri ve diğer bütün 

Türklerin ortak bir Türkçe’de birleşmeleri konusunu değerlendirir (Karataş, 2014: 

228). “Türkleşmek, İslamlaşmak, Muasırlaştırmak (çağdaş bilim ve tekniği 

benimsemek) ülküsünü formüle eden Gökalpın etkileri Cumhuriyet’ten sonra görüldü 

ve bu dünya görüşünün, Türkiye’nin çağdaşlaşmasında katkısı olmuştur (Eröz, 2014: 

386). Oğuz Destanı’nda Oğuz’un söylediği «Güneş bayrak gök kurıkan (çadır)» ile 

bütün Türklerin birlikte yaşayacağı ebedi bir ülkenin belirsiz sınırlarını işaret eden: 

«Vatan ne Türkiye’dir Türklere, ne Türkistan; Vatan büyük ve müebbet bir Ülkedir: 

Turan35» (Enginün, 2006:582) vizyonları sonucu Türk Devletleri Teşkilatı tarafından 

Latin tabanlı ve 34 harften oluşan Ortak Türk Alfabesi kabulü önemli bir tarihi 

atılımdır. Yine bu bağlamda son olarak Gökalp’in, “Başka uluslar, çağdaş uygarlığa 

girmek için geçmişlerinden uzaklaşmak zorundadırlar; oysa Türklerin çağdaş 

uygarlığa girmeleri için, yalnız geçmişlerine dönüp bakmaları yeter.” (Akbay, 2020: 

87) sözü dikkat çekicidir. 

Gökalp’e göre, “Gerçek Türk, Türkçülük için büyük fedakarlıklarda 

bulunanlardır” (Gökalp, 2005: 74). “Yeni Hayat ve Yeni Kıymetler” adlı yazıda (1911) 

Gökalp, “…Hakiki medeniyet ancak yeni hayatın inkışafı ile başlayacak Türk 

medeniyetidir. Tür ırkı diğer ırklar gibi isporto ile, sefahetle bozulmamıştır. Türk kanı 

şanlı muharebelerde çeliklenmiş, gençleşmiştir…Alman filozofu Nietzsche’nin 

tahayyül ettiği fevkal-beşerler Türklerdir. Türkler her asrın ‘yeni insanları’dır. Bundan 

 
 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

36 

 

dolayıdır ki, yeni hayat bütün gençliklerin anası olan Türklerden doğacaktır” (Bknz.; 

Gökalp,1982:46).  Yine Gökalp 1923'te yayımladığı Türkçülüğün Esasları kitabını: 

"Medeniyette onlarla müsavi olduğumuz gün hiç şüphesiz cihan hegemonyası yine 

bize geçecektir" sözleriyle bitirmiştir (Bora, 2017:86). 

 

 

 

Kaynakça 

Akbay, Merve Nur (2020), “Türkçülüğün Esasları”, Tarih Kritik Dergisi, 

Yıl: 2020, Cilt: 6 Sayı: 1. 

Akçura, Yusuf (1940), Osmanlı Devleti’nin Dağılma Devri (18. ve 19. Asırlarda), 

İstanbul: TTK Yayınları-VIII/1. 

Akçura, Yusuf (1998), Türkçülüğün Tarihi, İstanbul: Kaynak Yayınları. 

Akçura, Yusuf (2017), Siyaset ve İktisat, (Haz. Erol Kılınç), İstanbul: Ötüken. 

Akçura, Yusuf (2020a), Yeni Türk Devletinin Öncüleri (1928 Yılı Yazıları), 

(Haz.:Mustafa N. Sefercioğlu), İstanbul: Bilge Kültür-Sanat. 

Akçura, Yusuf (2020b), Üç Tarz-ı Siyaset (Türk Düşünce Tarihinin Ayak İzlerinden 

Birisi), (Haz.:Yusuf Öztürk), İstanbul: Kapı. 

Akıncı, Turan (2019), Cumhuriyette Beyoğlu (Kültür, Sanat, Yaşam 1923-2003), 

İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Aktaş, Ümit (2006), Osmanlı Çağı ve Sonrası, İstanbul: Anka Yayınları. 

Baloğlu, Burhan (2006), “Ziya Gökalp’in İktisat Görüşleri ve Günümüz İktisadi 

Değerler Sistemi Bakımından Önemi”, İstanbul Üniversitesi Ed. Fak. Sosyoloji 

Bölümü Sosyoloji Dergisi, Sayı 13. 

Berkes, Niyazi (1965), Batıcılık, Ulusçuluk ve Toplumsal Devrimler, İstanbul: Yön 

Yayınları. 

Berkes, Niyazi (2020a), Türkiye İktisat Tarihi, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Beysanoğlu, Şevket (2002), Yeni Türkiye’nin Manevi Mimarı Ziya Gökalp, Ankara: 

Ziya Gökalp Derneği Yayını. 

Bolay, Süleyman H. (2002), “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türk Düşünce Tarihi”, 

Türkler 14, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Bora, Tanıl (2017), Cereyanlar Türkiye'de Siyasi İdeolojiler, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Buçukcu, Öner (2018), “Akçura mı Gökalp mi? Berkes Düşüncesinde Gökalp’in 

Sorunsallaşması, Türkiye Notları, Yıl: 2018 Cilt: 1 Sayı: 1. 

Cahen, Claude (1979), Osmanlılardan Önce Anadoluda Türkler, İstanbul: e Yayınları. 

Çavdar, Tevfik (1985), «Cumhuriyet Döneminde Türk İktisadi Düşüncesi», 

Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 4, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Çicek, Kemal (2002), “II. Viyana Kuşatması ve Avrupa’dan Dönüş (1683-1703)”, 

Türkler 9, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Danişmend, İsmail Hami (1966), Türklük Meseleleri, İstanbul: İstanbul Kitabevi. 

Doğan, Necla (2024), “Ziya Gökalp Düşüncesinde Beşeri Bilimler ve Ulus İnşası”, 

Mülkiye Dergisi, Yıl 2024, Cilt: 48 Sayı: 3. 

Duru, Kazım Namı (1965), Ziya Gökalp, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Ebinç, Sait (2024), “Ziya Gökalp’in Ölümünün 100. Yılında Sönmeyen Işığı: 

Milliyetçilik”, Türkiye Günlüğü, 159-Yaz. 

Elmacı, M. Emin (2005), İttihat-Terakki ve Kapitülasyonlar, İstanbul: Honer Kitabevi. 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

37 

 

Enginün, İnci (2019), Yeni Türk Edebiyatı Tanzimattan Cumhuriyete 1839-1923, 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

Enginün, İnci vdg. (Haz.), (1981), Atatürk Devri Fikir Hayatı 1, Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Eren, Ercan (2023), “1908 Sonrası İktisat Eğitiminde Ziya Gökalp’in Etkisi”, İktisat 

ve Toplum, Aralık, S: 158. 

Erişirgil, M. Emin (1951), Bir Fikir Adamının Romanı Ziya Gökalp, İstanbul: İnkılap 

Yayınevi. 

Eröz, Mehmet (2014), İktisadi Sosyolojide Başlangıç, İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Georgeon, François (2005), Türk Milliyetçiliğinin Kökenleri: Yusuf Akçura (1876-

1935), (Çev.: Alev Er), İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları 40. 

Georgeon, François (2016), “Osmanlı Devletinde Türk Milliyetçiliğinin Yükselişi 

(1908-1914)”, Osmanlı-Türk Modernleşmesi (1900-1930), (Çev.:Ali Berktay), 

İstanbul: YKY. 

Georgeon, François (2016a), “Ahmet Mithat’a Göre Ekonomi-Politik”, Osmanlı-Türk 

Modernleşmesi (1900-1930), (Çev.: Ali Berktay), İstanbul: YKY. 

Georgeon, François (2016b), “Harp Maliyesi ve Milli İktisat: 1918 Osmanlı İç 

İstikrazı”, Osmanlı-Türk Modernleşmesi (1900-1930), (Çev.: Ali Berktay), 

İstanbul: YKY. 

Göçek, Fatma M. (1999), Burjuvazinin Yükselişi, İmparatorluğun Çöküşü (Osmanlı 

Batılılaşması ve Toplumsal Değişme), (Çev.: İbrahim Yıldız), Ankara: Ayraç 

Yayınevi. 

Göçgün, Önder (2015), “Ziya Gökalp’in Milliyet Anlayışı”, Türk Sosyolojisinin 100. 

Yılında Ziya Gökalp (Türk Yurdu Yazıları),  (Ed.: Serdar Sağlam), Ankara: Türk 

Yurdu Yayınları. 

Gökalp, Ziya (1982), Makaleler II, (Haz.: Süleyman Hayri Bolay), Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Gökalp, Ziya (2005), Yeni Yüzyılın Hedefleri, İstanbul: Toker Yayınları. 

Gökalp, Ziya (2010), Türkleşmek, İslamlaşmak Muasırlaştırmak, (Haz.: Osman 

Karatay), İstanbul: Akçağ Yayınevi. 

Gökalp, Ziya (2017), Türkçülüğün Esasları (Günümüz Türkçesiyle), (Haz.: Mahir 

Ünlü, Y. Çotuksöken), İstanbul: İnkılap Yayınevi. 

Gökalp, Ziya (2017a), Türkleşmek, İslamlaşmak Muasırlaştırmak, İstanbul: Ötüken 

Yayınevi. 

Gözler, Kemal (2000), Türk Anayasa Hukuku, Bursa: Ekin Yayınevi. 

Günay, Zeynep (2024), “İktisadi Düşünce Tarihi Açısından Ziya Gökalp ve Milli 

İktisat”, Pearson Journal of Social Sciences & Humanities, S: 29. 

Gündoğan, Ali O. (2015), “Osmanlı’nın Son Döneminde ve Cumhuriyetin Başlarında 

Fikir Akımları ve Ziya Gökalp, “Türk Sosyolojisinin 100. Yılında Ziya Gökalp 

(Türk Yurdu Yazıları), (Ed.: Serdar Sağlam), Ankara: Türk Yurdu Yayınları. 

Güngör, Erol (1993), Dünden Bugünden Tarih-Kültür ve Milliyetçilik, İstanbul: 

Ötüken Yayınevi. 

Güngör, Erol (1997), Türk Kültürü ve Milliyetçilik, İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Hanioğlu, Şükrü (1985), “Türkçülük”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi (5. Cilt), İstanbul: İletişim Yayınları. 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

38 

 

İnalcık, Halil (2000), “Mirasın Anlamı: Osmanlı Örneği”, İmparatorluk Mirası 

(Balkanlarda ve Ortadoğu’da Osmanlı Damgası), L. Carl Brown (Derleyen), 

(Çev.: Gül Ç. Güven), İstanbul: İletişim Yayınları. 

İnalcık, Halil (2017), “Ziya Gökalp: Yüzyıla Damgasını Vuran Düşünür”, Osmanlı ve 

Modern Türkiye, İstanbul: Timaş Yayınları. 

İnalcık, Halil (2017a), Türklük Müslümanlık ve Osmanlı Mirası, İstanbul: Kırmızı 

Yayınları. 

İnalcık, Halil (2018), Akademik Ders Notları (1938-1986), İstanbul: Timaş Yayınları. 

İnalcık, Halil (2018a), Osmanlı İmparatorluğu (Toplum ve Ekonomi 1), İstanbul: 

Kronik Yayınları. 

Kaçmazoğlu, H. Baram (2003), Türk Sosyolojisi Tarihi II (II. Meşrutiyetten 

Cumhuriyete), Ankara: Anı Yayınları. 

Kaçmazoğlu, H. Bayram (2011), Türk Sosyolojisinde Temalar (Türkçülük, İslamcılık-

Muhafazakarlık), İstanbul: Doğu Kitabevi. 

Karaer, İbrahim (1992), Türk Ocakları (1912-1931), Ankara: Türk Yurdu Neşriyatı. 

Karakaş, Mehmet (2015), “Ziya Gökalp’e Yeniden Bakmak: Literatür ve Yeniden 

Değerlendirme”, Ziya Gökalp Kitabı, (Ed.: Cevat Özyurt-Ahmet Tak), 

İstanbul: Hece Yayınları. 

Karataş, Cengiz (2014), II. Meşrutiyet Dönemi Fikir Hareketleri ve Türk Edebiyatına 

Yansımaları, Ankara: Akçağ Yayınevi. 

Karpat, H. Kemal (2004), “Osmanlıcılık, Anavatan ve Devletin Türklüğü”, İslamın 

Siyasallaşması, İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayını. 

Karpat, Kemal H. (Der) (2005), “Tarihsel Süreklilik, Kimlik Değişimi ya da Yenilikçi, 

Müslüman, Osmanlı ve Türk Olmak”, Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiyesi, 

(Der.: Kemal H. Karpat), İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayını. 

Koraltürk, Murat (2011), Ekonominin Türkleştirilmesi, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Korkmaz, Alâaddin (1998), Ziya Gökalp Aksiyonu Meşrutiyet ve Cumhuriyet 

Üzerindeki Tesirleri, Ankara: Milli Eğitim Gençlik ve Spor Bakanlığı 

Yayınları. 

Köseoğlu, Nevzat (2000), Türk Milliyetçiliği ve Osmanlı, İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Köseoğlu, Ziya (2009), Türk Kimliğinin Doğuşu, İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Kuran, Ercüment (1994), Türkiye’nin Batılılaşması ve Milli Meseleler, Ankara: TDV 

Yayınları. 

Kurt, Ümit (2012), Türk’ün Büyük, Biçare Irkı (Türk Yurdu’nda Milliyetçiliğin 

Esasları), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kurtkan, Amiran (1965), “Ziya Gökalp ve İktisat Sosyolojisi”, Sosyoloji Konferansları 

(35. Konferans), İstanbul. 

Lewis, Bernard (1984), Modern Türkiye’nin Doğuşu, Ankara: TTK Yayını. 

Lewis, Bernard (2010), Hata Neredeydi (300 Yıldır Sorulan Soru, (Çev.: Harun Ö. 

Turgan, Serpil Bilbaşar), İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Macfie, A. L. (2003), Osmanlının Son Yılları (1908-1923), (Çev.:Damla Acar, Funda 

Soysal), İstanbul: Kitapyayınevi. 

Mardin, Şerif (2018), “Türkiye: Bir Ekonomik Kodun Dönüşümü”, Türk 

Modernleşmesi, Şerif Mardin Bütün Eserleri 9, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mardin, Şerif (2018a), “Tanzimattan Sonra Aşırı Batılılaşma”, Türk Modernleşmesi, 

Şerif Mardin Bütün Eserleri 9, İstanbul: İletişim Yayınları. 

Meriç, Cemil (2015), Bir Ülke, İstanbul: İletişim. 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

39 

 

Nişancı, Şükrü (2010), “Osmanlıdan Cumhuriyete Önemli Siyasal Akımlar”, 

Osmanlıdan İkibinli Yıllara Türkiye’nin Politik Tarihi (İç ve Dış Politika), 

Ankara: Savaş Yayınevi. 

Okan, Oya (2011), “İktisat-Milli İktisat-Ziya Gökalp”, Ziya Gökalp, (Ed.: Korkut 

Tuna, İsmail Coşkun), Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayını. 

Olgun, İbrahim (1976), “Türkiye’deki Oluşumlar İçinde Ziya Gökalp”, Sosyoloji 

Konferansları, İstanbul: İstanbul Matbaası. 

Öksüz, İskender (2017), Niçin Geri Kaldık? Tarih-Devlet-Ekonomi-Yönetim, Ankara: 

Panama Yayın. 

Önsoy, Rıfat (1982), “Ziya Gökalp’in İktisadi Görüşleri”, İstanbul Üniversitesi Tarih 

Enstitüsü Dergisi, Sayı 12. 

Özakpınar, Yılmaz (2002), “Türk Düşünce Tarihinde Ziya Gökalp’in Yeri”, Türkler 

14, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Özcan, Ömer (2020), Türkçüler (Cumhuriyet Devrinde Bir İdealin Takipçileri), 

İstanbul: Dergah Yayınları. 

Özkan, Asaf (2023), “Türkiye’de Yabancı Sermayeli Şirketlerden Yabancı ve 

Gayrimüslimlerin Tasfiyesinin Nedenleri (1922-1923)”, Belleten, Cilt: 87- 

Sayı: 308. 

Özkan, Umut (2024), “Milli Mücadelede Kırım Türklerinin Rolü (1919-1921)”, Milli 

Mecmua, Mart-Nisan 2024. 

Özyurt, Cevat (2015), “Ziya Gökalp: İmparatorluktan Milli Devlete Sosyoloji”, Ziya 

Gökalp Kitabı, (Ed.: Cevat Özyurt-Ahmet Tak), İstanbul: Hece Yayınları. 

Parla, Taha (1993), Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm, İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Safa, Peyami (1990), Türk İnkılabına Bakışlar, İstanbul: Ötüken Yayınevi. 

Sağlam, Serdar (2015), “Ziya Gökalp’in İktisadi Düşünceleri”, Türk Sosyolojisinin 

100. Yılında Ziya Gökalp (Türk Yurdu Yazıları), (Ed.: Serdar Sağlam), Ankara: 

Türk Yurdu Yayınları. 

Sağlam, Serdar (2022),” Ziya Gökalp’in İktisadi Düşünceleri”, Türk Sosyolojisi 

Yazıları, Ankara: Net Kitapçılık Yayıncılık. 

Said Halim Paşa (2021), Buhranlarımız ve İçtimai Hayatımız, (Düzenleyen: Beşir 

Güneş), İstanbul: Çağdaş Kitap. 

Semiz, Kodaz, Yusuf (2018), İmparatorluktan Millî Devlete Geçişte Ziya Gökalp ve 

İktisadi Düşünceleri”, Sosyal ve Beşeri Bilimler Çalışmaları, Konya: Çizgi 

Yayınevi. 

Shaw, J. Stanford ve Shaw, Ezel K. (2006), Osmanlı İmparatorluğu ve Modern Türkiye 

Cilt II (Reform, Devrim ve Cumhuriyet: Modern Türkiye’nin Doğuşu, 1808-

1975), (Çev.: Mehmet Harmancı), İstanbul: e Yayınları. 

Şahin Mustafa ve Cemile Şahin (2013), “Düşünceden Eyleme: Türk Devriminin 

Düşünce Boyutunun Uygulamaya Yansıması Süreci”, Çağdaş Türkiye Tarihi 

Araştırmaları Dergisi,Yıl: 2013 Cilt: 13 Sayı: 27. 

Şapolya, Enver Behnan (1974), Ziya Gökalp (İttihadi Terakki ve Meşrutiyet Tarihi, 

(Sadeleştiren: Nevzat Kızılcan), İstanbul: İnkılap Yayınevi. 

Tanpınar, Ahmet Hamdi (2007), XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, (Haz.: Abdullah 

Uçman), İstanbul: YK Yayınevi. 

Tekeli, İlhan ve İlkin, Selim (2010), Cumhuriyetin Harcı (Köktenci Modernitenin 

Doğuşu), İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

40 

 

Timur, Taner (2001), Türk Devrimi Sonrası, Ankara: İmge. 

Tolga, Osman (1949), Ziya Gökalp ve İktisadi Fikirleri, İstanbul Üniversitesi İktisat 

ve İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyat No. 14, 

https://cdn.istanbul.edu.tr/file/JTA6CLJ8T5/7548F57F7A8743D7BFF9871B4

9A9A86E 

Toprak, Zafer (1985), “Milli İktisat”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi (3. Cilt), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Toprak, Zafer (1995), İttihat ve Terakki ve Devletçilik, İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları. 

Toprak, Zafer (1995a), Milli İktisat-Milli Burjuvazi (Türkiye’de Ekonomi ve 

Toplum/1908-1950), İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Toprak, Zafer (2002), “Türkiye’de ‘Narodnik’ Milliyetçiliği ve Halkçılık (1908-

1918)”, Türkler 14, Ankara: Yeni Türkiye Yayınları. 

Toprak, Zafer (2019), Türkiye’de Milli İktisat 1908-1918, İstanbul: Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Tunaya, Tarık Zafer (1952), Türkiye’de Siyasi Partiler, İstanbul: Doğan Kardeş 

Yayınları. 

Tunaya, Tarık Zafer (2003), Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938) Kanun-ı Esasî 

ve Meşrutiyet Dönemi, İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayını. 

Tunaya, Tarık Zafer (2003), Türkiye’de Siyasal Gelişmeler (1876-1938) Kanun-ı Esasî 

ve Meşrutiyet Dönemi, İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayını. 

Tunaya, Tarık Zafer (2010), Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri, 

İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

Turhan, Mümtaz (2017), Kültür Değişmeleri (Sosyal Psikoloji Bakımından Bir Tetkik), 

Ankara: Altınordu Yayınları. 

Türkdoğan, Orhan (1987), Ziya Gökalp Sosyolojisinin Temel İlkeleri, Ankara: Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

Türkdoğan, Orhan (2008), Osmanlıdan Günümüze Türk Toplum Yapısı, İstanbul: 

Timaş Yayınları. 

Tütengil, Cavit (1964), “Ziya Gökalp'in İktisadi Görüşleri”, Sosyoloji Konferansları, 

Kırkıncı Konferans, Sayı: 5, https://dergipark.org.tr/tr/download/article-

file/100948 

Ülken, Hilmi Ziya (1948), Millet ve Tarih Şuuru, İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Ülken, Hilmi Ziya (2001), Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarih, İstanbul: Ülken 

Yayınları. 

Ülken, Hilmi Ziya (2007), Türk Tefekkürü Tarihi, İstanbul: Ülken Yayınları. 

Ülken, Hilmi Ziya (2012), İnsan Meddücezri Yarım İnsan, İstanbul: YKY. 

Vayni, Cafer (2012), “Ziya Gökalp’in İktisadi Görüşleri”, Sosyoloji Konferansları, 

No:46/2. 

Vural, Mehmet (2019), Hilmi Ziya Ülken, Ankara: Diyanet  

İşleri Başkanlığı Yayını. 

Yeniçeri, Özcan (2009), “Gökalpi Yeniden Okumak”, Türk Yurdu, S: 266, Ekim. 

Yıldırım, Yılmaz (2017), Osmanlı Modernleşmesi ve Sivil Toplum, İstanbul: Tezkire 

Yayınları. 



Ramazan Gökbunar / Ziya Gökalp ve Milli İktisat 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

41 

 

Zürcher, Erik J. (2015), Osmanlı İmparatorluğu'ndan Atatürk Türkiyesi’ne (Bir 

Ulusun İnşası Jön Türk Mirası), (Çev.: Lütfi Yalçın), Ankara: Akılçelen 

kitaplar. 

Zürcher, Erik Jan (2004), Savaş, Devrim ve Uluslaşma: Türkiye Tarihinde Geçiş 

Dönemi (1908-1928), ‘Osmanlı İmparatorluğu 1850-1922: Kaçınılmaz Çöküş 

mü?’, (Çev.:Ergun Aydınoğlu), İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayını. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

ZİYA GÖKALP’İN DİLDE TÜRKÇÜLÜK İLKELERİ /             

Ziya Gokalp's Principles Of Turkish Nationalism in Language 

Gürer GÜLSEVİN 

Türklüğün vicdânı bir, 

Dini bir, vatanı bir, 

Fakat hepsi ayrılır, 

Olmazsa lisanı bir. 

Ziya Gökalp 

 

Özet 

Bir sosyolog olan Ziya Gökalp (1876-1924) Türkçülük ideolojisinin temel ilkelerini de 

belirleyen bir aydındır. Farklı birçok eserinde Türkçe ve Türkçenin kültür ve medeniyet dili olarak 

gelişmesine yönelik fikirlerini yazmıştır. 1923 yılında yayınlanan ‘Türkçülüğün Esasları’ başlıklı 

kitabında dilde Türkçülüğün ilkelerini de belirlemiştir. 100 yıl önce belirlenmiş olan o ilkeler 

günümüzde de geçerliliğini korumaktadır. Gökalp’ın Türkçe hakkındaki görüş ve ilkeleriyle ilgi pek 

çok bilimsel çalışma yayımlanmıştır. Bu makalede Ziya Gökalp’ın dilde Türkçülük ilkeleri 

değerlendirilecektir. 

Anahtar kelimeler: Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, dilde Türkçülük ilkesi 

 

Abstract 

Ziya Gökalp (1876-1924), a sociologist, is an intellectual who also defined the fundamental 

principles of Turkish nationalism ideology. In many of his different works, he wrote his ideas about 

Turkish and its development as a language of culture and civilization. In his book titled 'The Principles 

of Turkism' published in 1923, he also determined the principles of Turkish nationalism in language. 

Those principles, which were established 100 years ago, are still valid today. Many scientific studies 

have been published regarding Gökalp's views and principles about Turkish. This article will evaluate 

Ziya Gökalp's principles of Turkification in language. 

Keywords: Ziya Gökalp, The Principles of Turkism, principle of Turkish nationalism in 

language 
 

Aslında bir sosyolog olarak Ziya Gökalp’ın Türk diline de eğilmiş olması, Türk 

dilinin millet varlığı ve millî değerler sistemi içindeki yerini belirleme amacına 

dayanmaktadır. Gökalp “Hars (kültür)” ve “medeniyet” kelimelerinin anlamlarını ve 

kapsamlarını izah ederken “kültür”ün millî, “medeniyet”in ise farklı milletlerin kendi 

 
 Prof. Dr., Ege Üniversitesi Öğretim Üyesi.  



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

43 

 

kültürlerinin üstünde çağdaş maddi manevi yeni unsurlar keşfedip yarattıkları hayat ve 

dünyaya bakış ilkelerini kasteder. Milletlerin köklü kültürleri devam ederken farklı 

kültürlere sahip milletlerce oluşturulan medeniyet tarzı ve muhtevası, çeşitli sebeplerle 

o dönemdeki diğer milletler tarafından da talep görebilir. “Dil” millîdir, kültürün 

aynasıdır. Milletin öz kültürüyle şekillenmiş, maddi manevi kültür unsurlarını yeni 

kuşaklara aktarma aracıdır. 

Türkler 10. yüzyıldan itibaren yeni kabul ettikleri Müslümanlık dini ile birlikte 

İslami medeniyet dairesine girmiştir. Millî kültür doğal olarak yaşanırken yeni girilen 

medeniyet dairesine özgü birçok maddi manevi unsurlar da günlük hayata yerleşmiştir. 

Özellikle 19. yüzyıldan itibaren bazı aydınların ve devlet adamlarının o dönemdeki 

Batı (Avrupa) medeniyeti dairesine girilmesi gerektiğini düşündüklerini görüyoruz. 

Buna yönelik olarak bazı ıslahatlar da yapılmıştır. O süreçte Batı medeniyeti dairesinde 

kendi öz kültürünü yaşatarak Avrupa ile yarışabilmek için eğitim alanında da ıslahatlar 

yapılmasına ihtiyacı duyuluyordu. Avrupa ile rekabet ortamında eğitim ve “eğitim dili” 

meseleleri de üzerinde durulması gereken en önemli konular arasında görülüyordu. 

Halkın konuşma dili ile aydınların dili arasında mutlaka farklılık olacaktır. 

Çünkü geniş halk kitlesi kendi işi ile meşgul olup sıradan ömrünü sürdürürken ihtiyacı 

olan kelime ve kavramlar sınırlıdır. Edebiyat, bilim, felsefe gibi alanlarda üretken 

olması gereken aydınların ihtiyacı olan kelime ve kavram sayısı ise çok daha fazladır. 

Nitekim her dil için normal olan budur. Fakat 19. yüzyılda edebiyatçıların, aydınların, 

bilim adamlarının, devlet adamlarının dilinde aynı temele dayanan fakat âdeta farklı 

iki “dil” diyebileceğimiz farklı iki üslup bulunuyordu. Bazı aydınlar yazdıkları 

eserlerde halkın pek bilmediği hatta kendilerinin de konuşmalarında pek 

kullanmadıkları birçok Arapça ve Farsça kelimeyi tercih ediyorlardı. Hatta daha önce 

hiç kullanılmamış kelimeleri bile Farsça, Arapça sözlüklerden bulup manzum veya 

mensur eserlerinde kullanan kişiler vardı. Bir yandan da Türkçede yerleşmiş veya 

yerleşmemiş Arapça ve Farsça kelimelerin yerine Türkçe kökenli kelimeler arayıp, 

türetip, bulup kullanmayı tercih eden yazarlar da eserler üretiyordu. 19. yüzyılın sonu 

ve 20. yüzyılın başında bu sorun aydınlar arasında en çok tartışılan konulardan biri idi. 

1908-1920 yılları arasını kapsayan 2. Meşrutiyet devri, dilde ve edebiyatta 

milliyetçiliğin ağır bastığı bir dönemdir. O dönemde bir yandan Servet-i Fünun ve 

Fecr-i Ati temsilcileri kendi sanat ve üslup özelliklerini devam ettiriyor, diğer yandan 

“tasfiyeciler” de özleştirme tutumlarını sürdürüyordu.  

Dilde sadeleşme hususunda en somut ve makul çözüm “Genç Kalemler” 

dergisi tarafından ortaya konuldu. “Türkçeyi merkeze oturtarak âdeta bir devrim 

yaratmış olan Genç Kalemler’in Türkçenin sadeleşme tarihinde özel bir yeri vardır. 

1911 yılı başlarına gelindiğinde, artık Türkçe için önemli somut adımlar atılıyor, 

halktan kopuk ‘Osmanlıcanın yerini halkın konuşma dili olan ‘Yeni Lisan’ alıyordu. 

Bu dergide başlayan ‘Osmanlıcaya karşı Yeni Lisan’ savaşından kısa sürede Türkçe 

galip çıkmış, Osmanlıcayı savunanlar da gerçekleri görerek, bir süre sonra yaşayan 

Türkçeyle eserler vermişlerdir. İşte 1911’de başlayan Yeni Lisan-Osmanlıca 

savaşından Türkçenin galip çıkmasının zeminini hazırlayan birkaç kahramandan 

birisi de Ziya Gökalp’tır.” (ARGUNŞAH 2011) 

Zeynep Korkmaz, Gökalp’ın Türk dili üzerindeki görüşlerini fikir sistemindeki 

değişme ve gelişmelere paralel olarak üç safhada değerlendirir (KORKMAZ 1986, 

s.3): 

1. Turan ilkesine bağlı bulunduğu yıllardaki dil görüşü, 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

44 

 

2. Osmanlı İmparatorluğu’ndaki çeşitli fikir akımlarını bir tahlil süzgecinden 

geçirerek senteze ulaştırmak istediği dönemdeki dil görüşü, 

3. “Yeni Lisan” anlayışına dayanarak ileri sürdüğü ve savunduğu dil görüşü. 

Ziya Gökalp, dil konusunda “fasahatçı”ların görüşlerine katılmadığı gibi bunun 

karşıtı olan “tasfiyeci”lerin tutumunu da yanlış buluyordu. Bunu “Türkçülüğün 

Esasları”nda şu şekilde ifade etmiştir: Türkçülerin lisani umdeleri fasahatçılara ait 

nokta-i nazarların zıttı olmakla beraber, (tasfiyeci) namını alan lisan inkılapçılarının 

nokta-i nazarlarına da muvafık değildir. Tasfiyecilere göre, bir kelimenin (Türk) 

olabilmesi için, onun aslen bir (Türk cezr)inden gelmesi lazımdır. Buna binaen (kitap, 

kalem, abdest, namaz, mektep, cami, minare, imam, ders) gibi Arap veya Acem 

cezirlerinden gelmiş olan kelimeler halkın lisanına girmiş olduklarına bakılmayarak 

Türkçeden atılmalı ve bunların yerine, ya unutulmuş olan eski Türk kelimeleri ihya, 

yahut Çağataycada, Özbekçede, Tatarcada, Kırgızcada ilh. bulabileceğimiz aslen Türk 

cezrinden kelimeleri tervic, veyahut Türkçede yeni edatlar ve terkip usulleri icat 

ederek bunlar vasıtasıyla yeni Türkçe kelimeler ibda edilip ikame kılınmalıdır. 

Türkçülere göre bu nokta-i nazarlar da yanlıştır. Çünkü, evvela, hiçbir Türk cezrinin 

en eski zamanlara çıkıldıkça, Türk kalacağı iddia olunamaz. Bugün Türk cezrinden 

geldiğine kani bulunduğumuz birçok kelimelerin, vaktiyle Çinceden, Moğolcadan, 

Tunguzcadan, hatta Hintçeden ve Farisîden eski Türkçeye girmiş olduğu ilmen sabit 

olmuştur. (GÖKALP 2019.s.117) 

Ziya Gökalp dilde Türkçülük üzerine daha önce yazmış olduklarını 

“Türkçülüğün Esasları” başlıklı kitabında daha geniş bir çerçevede derli toplu izah 

etmiştir. Kitabında “Lisani Türkçülüğün Umdeleri” bölümünde uyulması gereken 

temel ilkeleri 11 madde altında toplamıştır.  

Bu makalede Ziya Gökalp’ın sunduğu ilkeler maddeler hâlinde verilecektir. 

Her maddenin altında o konuyla ilgili olarak eserinin çeşitli yerlerinde verilen bilgiler 

kısa özetler şeklinde gösterilecektir. 

Lisani Türkçülüğün Umdeleri (Gökalp 2019, s.134-136) 

(1) “Millî lisanımızı vücuda getirmek için, Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi bir tarafa 

atarak, halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini aynıyla kabul edip İstanbul 

halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının konuştukları gibi yazmak.” 

“Millî lisanımızı vücuda getirmek için, Osmanlı lisanını hiç yokmuş gibi 

bir tarafa atarak, halk edebiyatına temel vazifesini gören Türk dilini 

aynıyla kabul edip İstanbul halkının ve bilhassa İstanbul hanımlarının 

konuştukları gibi yazmak.”  

Ziya Gökalp yazılarında o dönemde memlekette yan yana iki lisanın yaşıyor 

olduğunu; bunlardan birincisinin resmî bir değeri olup yazı dilini kuşatmış 

bulunduğunu belirterek ona “Osmanlıca” adı verildiğini söyler (Gökalp 2019, s.28). 

İkincisinin yalnız halk arasında konuşmayla sınırlı kaldığını, buna da küçümsemeyle 

“Türkçe” denildiğini belirtir. Gökalp bunlardan halkın dilini asıl ve tabii dil kabul eder. 

Türkçe, Arapça ve Farsça kelime ve gramer şekillerinden oluşan dili ise suni bir 

karışımdan ibaret görür. Halkın dilini, tabii bir gelişme ile kendiliğinden vücuda 

geldiğinden dolayı “kültürümüzün lisanı” olarak görür. Osmanlıca olarak nitelediği 

dili ise fertlerin usul ve iradelerine göre ürettiği, içinde sadece bazı Türkçe kelime ve 

şekillerin bulunduğu bir üslup olarak değerlendirir. Bundan dolayı onu da 

“medeniyetimizin lisanı” olarak kabul eder. 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

45 

 

Yeni lisanın halkın konuşma diline dayanması savunan Ziya Gökalp, o halk 

dilinin İstanbul’da konuşulan, bilhassa da kadınların konuştuğu dil olması gerektiğini 

söyler. “Lisan başlıklı şiirine de bu fikrini savunan bir dörtlükle başlamıştır: 
Güzel dil Türkçe bize, 

Başka dil gece bize. 

İstanbul konuşması 

En sâf, en ince bize. 

(2) “Halk lisanında Türkçe müteradifi bulunan Arabî ve Farisî kelimeleri atmak, 

tamamıyla müteradif olmayıp küçük bir nüansa malik olanları lisanımızda muhafaza 

etmek.” 

“Halk lisanında Türkçe eş anlamlısı bulunan Arabî ve Farisî kelimeleri 

atmak, tamamıyla eş anlamlı olmayıp küçük bir nüansa malik olanları 

lisanımızda muhafaza etmek.” 

 Türkçenin sadeleştirilmesi için uygulanması gereken usullerden biri olarak 

müteradif (eş anlamlı) kelimelerden Türkçe kökenli (veya Türkçeleşmiş) olanların 

tercih edilmesi gerektiğini savunur. Eş anlamlı kelimeler oluşmasının farklı kaynakları 

ve tipleri vardır. Gökalp yazılarında bunları ayrı ayrı şu şekilde değerlendirir:   

Halk lisanında eş anlamlı (müteradif) kelimeler yoktur. Halk, Arapçadan ve 

Acemceden bir kelime aldığı zaman onun eş anlamlısı olan Türkçe kelimeyi 

Türkçeden büsbütün atar. Bu suretle lisanda eş anlamlı kelimeler kalmaz. Mesela, halk 

(hasta) kelimesini alınca (sayru) lafzını, (ayna) kelimesini alınca (gözgü) lafzını, 

(merdiven) kelimesini alınca (baskıç) lafzını tamamıyla unutmuştur.  

Vakıa, bazen halkın, Arapçadan ve Farsçadan aldığı kelimeler yanında, eski 

Türkçelerini de muhafaza ettiği görülür. Fakat, böyle bir hâl vukuunda da yine eş 

anlamlı kelimeler vücuda gelemez. Çünkü, ya Arapçadan ve Farsçadan alınan 

kelimenin yahut eski Türkçe kelimenin anlamında bir değişme meydana gelerek, ikisi 

arasındaki eş anlamlılık ortadan kalkar. Mesela, (siyah) ve (beyaz) kelimeleri 

alındıktan sonra, (kara) ve (ak) kelimeleri Türkçede baki kalmış. Fakat, ne (siyah) 

kelimesini (kara) kelimesinin, ne de (beyaz) kelimesini ak kelimesinin eş anlamlısı 

olarak sayamayız. Çünkü, halk “siyahla beyazı” maddiyatta, “kara ile akı” maneviyatta 

kullanıyor. Mesela siyah yüzlü bir adamın alnı ak olabilir, beyaz çehreli bir adamın da 

yüzü kara çıkabilir.  

Bazen de halkın Arapçadan ve Farsçadan aldığı kelimelerin Türkçesi zaten 

mevcut olmadığı için eş anlamlılığa hiçbir sebep bulunmaz. Örneğin abdest, namaz, 

Kur’an, cami, ezan kelimeleri gibi.  

Âlimlere ve ediplere gelince, bunlar hem Türkçe kelimeleri hem de bunların 

Arapça ve Farsça mukabillerini tamamıyla aynı anlamda olarak kullanırlar. Bu suretle, 

onların Türkçesinde, her hususi anlam için, biri Türkçe, biri Arapça ve biri Farsça 

olmak üzere en az üç tabir mevcuttur. Örnek olarak  

su, âb, mâ,  

gece, şeb, leyl,  

ekmek, nan, hubz,  

et, guşt, lahm gibi.  

Osmanlı lisanında, mutlaka, her anlam için, üçer eş anlamlıdan mürekkep olan 

böyle bir üçlü mevcuttur. Bazı anlamların Arapçada birden çok karşılığı bulunduğu 

için, bu gibi anlamların eş anlamlıları tabii olarak üçten daha fazla bulunur:  

Arslan, şir, ese, gazanfer, haydar, zırgam vb. (Gökalp 2019, s.110-112) 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

46 

 

Bundan hareketle Ziya Gökalp aydınların dilinde eş anlamlı olarak bulunan 

kelimelerden yabancı kökenlilerin kullanılmamasını, Türkçe kökenlilerin 

yaygınlaştırılması gerektiğini söyler. 

“Lisan” başlıklı şiirinin dördüncü dörtlüğünde de bu hususun altını çizmiştir: 

Açık sözle kalmalı 

Fikre ışık salmalı 

Müteradif sözlerden 

Türkçesini almalı 

(3) “Halk lisanına geçip lafzen yahut manen galatat namını alan Arapça ve Acemce 

kelimelerin tahrif olunmuş şekillerini Türkçe addetmek ve imlalarını da yeni 

telaffuzlarına uydurmak.” 

“Halk lisanına geçip şekil olarak yahut anlam olarak galat (yanılma, 

yanlış) kabul edilen Arapça ve Acemce kelimelerin tahrif olunmuş 

şekillerini Türkçe saymak ve imlalarını da yeni telaffuzlarına uydurmak.”   

Halk Arapça, Farsça gibi yabancı dillerden aldığı kelimeleri ya ses yapısı 

bakımından yahut anlam olarak değiştirerek kullanabilir. Bu tür bir değiştirme (bozma) 

olduğunda o kelimenin Türkçede özgün dildeki şekli ve anlamıyla mı, Türkçeleşmiş 

şekli ve anlamıyla mı kullanılması gerektiği hususunda da görüşlerini belirtmiştir. Bu 

hususta “galat-ı meşhur, lügatı-i fasihten evlâdır” anlayışını doğru kabul eder. 

Fikirlerini örneklendirerek şu şekilde izah eder (Gökalp 2019, s.112-117): 

Ses olarak değişikliklere örnek:  

hasta (< haste), hafta (< hafte), merdiven (< nerdüban), çerçeve (< çar çupe), 

kavga (< gavga), makara (< bekere), sokak (< zukak), para (< pare) 

Anlam olarak değişikliklere örnek:  

“Haste” kelimesi Farsçada “birisi tarafından yaralanmış” anlamında iken, 

Türkçede “hasta, mariz” mukabili kullanılır. “Şafak” kelimesi Arapçada “garp ufkunun 

akşam kızıllığı” anlamında iken, Türkçede “şark ufkunun sabah kızıllığı” anlamını 

almıştır (“Şafak sökmek” tabirinde olduğu gibi). Farsçada “hâce” kelimesi “efendi” 

anlamındadır. Bu kelime, Türkçede hem ses yapısını değiştirerek “hoca” şeklini almış 

ve hem de anlamını değiştirerek “halk fakihi” ve “mektep muallimi” anlamlarını 

yüklenmiştir. Farsça “bazar” kelimesi, bir noktalı (b) ile telaffuz olunur ve “çarşı” 

anlamında kullanılır iken, Türkçede üç noktalı (p) ile telaffuz olunan ve hem 

“cumartesinden sonra gelen gün”ün ismi olmuş, hem de “muayyen günlerde muayyen 

mevkilerde kurulan günlük panayır” demek olan “pazar” şekline dönüşmüştür. 

“Pazarlık” kelimesi de bu son şekilden doğmuştur. “Pare” kelimesi de Farsçada “kısım, 

parça” anlamında iken, Türkçede “para” şeklini alaarak “değiş tokuş, takas vasıtası 

olan sikke yahut kâğıt” anlamını yüklenmiştir.  

Bazı kelimeler zahirde eski anlamını korumuştur. Fakat bu kelimenin dâhil 

olduğu terkipler incelenirse, bu gibi kelimelerde de anlamca sezilemez değişiklikler 

vukua geldiği anlaşılır. Örnek olarak: “abdest” kelimesi ses yapısı bakımından ve 

anlamca değişmemiş görünür. Hâlbuki, bu kelimenin başındaki (a) harfi meddinî 

kaybettiği gibi, sonundaki (t) harfi de telaffuzdan düşmüştür. Bundan başka, “büyük 

abdest” ve “küçük abdest” gibi terkipler gösteriyor ki anlamca da bir değişikliğe 

uğramıştır.  

Demek ki halk, aldığı kelimeleri özümsüyor, kendi diline benzetiyor. Âlimlere 

ve ediplere gelince, bunlar, halkın özümseme, asimile etme tarzında yaptığı bu 

değiştirmeleri tahrif olarak düşünmüşler ve halkın Arapça ve Farsça kelimeleri gerek 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

47 

 

ses yapısı bakımından ve gerek anlamca değiştirerek meydana çıkardığı kelimelere 

“galatat” adını vermişlerdir. Âlimlerin galatat namıyla yazılmış kitapları incelenirse 

görülür ki, onların nazarında fasahat (kurallı, güzel ve açık konuşma); Arapça ve 

Farsça kelimeleri, Türkçede aldıkları şekillerde değil, esasen mensup oldukları 

lisandaki özgün şekillerinde kullanmaktır. Bu anlayışa göre, Osmanlıcanın hiçbir 

bağımsızlığı, hiçbir asimile etme yetkisi yoktur. Onlara göre kelimeler daima gerek ses 

yapısı bakımından ve gerek anlamca özgün şekillerine döndürülmeli ve hatta, 

kelimelerin imlaları da mutlaka bu eski şekillere göre yazılmalıdır.  

Görülüyor ki, halk, aldığı kelimeleri şekil ve anlam olarak kendine benzettiği 

hâlde, fasahatçı âlimler bu benzetmenin aleyhindedirler. Halka göre, “galat-ı meşhur, 

lügat-ı fasihten evlâdır”, âlimlere göre ise, “lügat-ı fasih, galat-ı meşhurdan evlâdır”. 

Bundan başka, halka göre, memleketimizde istiklal ve hükümranlık, ancak Türk 

lisanındadır. 

Ziya Gökalp lisani Türkçülüğün ilk işinin fasahatçı âlimlerin bakış açılarını 

reddederek, halkın tabii bakış açısını Türkçenin temeli olarak kabul etmek olduğunu 

söyler. Bundan dolayı Türkçülere göre, Osmanlıcıların fasihleri galat ve galatları 

fasihtir. Hatta imlada da bu galatları, telaffuz olundukları gibi yazmak, Türkçülüğün 

bir ilkesidir. Bu temel ilkeyi ecnebi alıntıları da kapsatarak fasahatçıların “sigara, 

jaket” şeklinde yazdıkları kelimeleri, halkın telaffuzuna uyacak şekilde “cigara, caket” 

yazmak lazımdır. 

“Lisan” şiirinde Ziya Gökalp bu ilkesini yedinci dörtlükte ifade etmiştir: 

Arapçaya meyletme 

İran’a da hiç gitme 

Tecvîdi halktan öğren 

Fasihlerden işitme 

(4) “Yerlerine yeni kelimeler kaim olduğu için, müstehase hâline gelen eski Türkçe 

kelimeleri diriltmeye çalışmamak.” 

“Yerlerine yeni kelimeler kaim olduğu için, fosil hâline gelmiş eski Türkçe 

kelimeleri diriltmeye çalışmamak.” 

 Ziya Gökalp kitabının “Türkçüler ve Fasahatçılar” bölümünde Türkçülerin 

lisan ilkeleri olarak fasahatçılarla zıt bakış açısına sahip olmakla beraber tasfiyecilerle 

de görüş birliğinde olmadıklarını söyler. İnkılapçı olarak da anılan tasfiyecilerin “her 

kelimenin kökünün muhakkak Türkçe olması gerektiği” yaklaşımlarını kabul etmez. 

Gökalp bu konudaki eleştirilerini kitabın 117-119.  sayfalarında açıklar. Bir kelimenin 

“Türkçe” kabul edilebilmesi için, onun aslen Türkçe bir kökten gelmesi gerektiğini 

söyleyen tasfiyecilere “kitap, kalem, abdest, namaz, mektep, cami, minare, imam, 

ders” gibi Arap veya Fars kökeninden gelmiş ve halkın lisanına girmiş kelimeleri 

örnek göstererek bakış açılarının yanlış olduğunu söyler. Öncelikle Türkçe kökenli 

olarak bilinen kelimelerin de daha eski zamanlara gidilince Türkçe olmama ihtimalini 

hatırlatır. Bunlardan bazılarının Çince, Moğalca, Hintçe, Farsça vb. dillerle 

ilişkilerinin tespit edildiğini söyler. İkinci olarak da kelimeler gösterdiği anlamların 

tarifleri değil, işaretleyicileridir. Bundan dolayı kelimelerinin hangi kökten 

geldiklerini ve nasıl türetildiklerini bilmek gerekmez. Bu sadece dilciler ve dil 

bilimciler için önemlidir. Hatta dilin sistemi ve şivesi bakımından bu zararlıdır. Bir 

milletin lisanı, kendi cansız köklerinden değil, kendi canlı tasarruflarından mürekkep 

canlı bir organdır. O hâlde, Türkçenin sadeleştirilmesi, yalnız bu esaslara 

dayandırılmamalı, tasfiyecilerin aşırıya kaçan yaklaşımlarına uyulmamalıdır. 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

48 

 

Bu hususu “Lisan” başlıklı manzumesinin üçüncü dörtlüğünde şiirleştirmiştir: 

Uydurma söz yapmayız, 

Yapma yola sapmayız, 

Türkçeleşmiş, Türkçedir; 

Eski köke tapmayız. 

(5) “Yeni ıstılahlar aranacağı zaman ibtida halk lisanındaki kelimeler arasında 

aramak, bulunmadığı takdirde, Türkçenin kıyasi edatlarıyla ve kıyasi terkip ve tasrif 

usulleriyle yeni kelimeler ibda etmek, buna da imkân bulunmadığı surette Arapça ve 

Acemce terkipsiz olmak şartıyla yeni kelimeler kabul etmek ve bazı devirlerin ve 

mesleklerin hususi ahvalini gösteren kelimelerle tekniklere ait alet isimlerini ecnebi 

lisanlardan aynen almak.” 

“Yeni terimler aranacağı zaman ilk olarak halk lisanındaki kelimeler 

arasında aramak, bulunmadığı takdirde, Türkçenin işlek ekleriyle, işlek 

terkip ve tasrif usulleriyle yeni kelimeler türetmek, buna da imkân 

bulunmadığı surette Arapça ve Acemce terkipsiz olmak şartıyla yeni 

kelimeler kabul etmek ve bazı devirlerin ve mesleklerin özel durumunu 

gösteren kelimelerle tekniklere ait alet isimlerini ecnebi lisanlardan aynen 

almak.”  

Fertler tarafından lisana yalnız birtakım terimler yani yeni sözler ilave 

olunabilir. Fakat, bu sözler mensup olduğu mesleki zümre tarafından kabul 

edilmedikçe, söz mahiyetinde kalarak, kelime mahiyetini alamaz. Yeni bir söz, bir 

mesleki zümre tarafından kabul edildikten sonra da meslek grubu için kelime 

mahiyetini kazanır. Ancak, bütün halk tarafından kabul edildikten sonradır ki ortak 

kelimeler arasına girebilir. (Gökalp 2019, s.27-28) 

 Yeni terimler aranacağı zaman ilk olarak halk lisanındaki kelimeler arasında 

aramak gerekir. Hayvan, nebat, eşya, alet isimleri lisanımızda çoktur. Coğrafi 

vaziyetleri ifade edecek kelimelerse, gayet çoktur. Samimi duyguları sezdirecek hissî 

kelimelerimiz de epeyce vardır. Demek ki ıstılahlar ve yeni manalar için, öncelikle 

halk diline müracaat etmemiz lazım gelir. Bu yolla bulamadığımız yeni anlamlar 

kalırsa o zaman Türkçenin işlek yapım ve çekim usulleriyle yeni kelimeler türetmek 

yoluna gidilebilir. Buna da imkân bulunmadığı takdirde Arapça ve Farsça terkipsiz 

olmak şartıyla yeni kelimeler kabul edilebilir ve bazı mesleklerin özel durumunu 

gösteren kelimelerle tekniklere ait alet isimleri ecnebi lisanlardan aynen alınabilir. 

(Gökalp 2019, s.131-135) 

(6) “Türkçede Arap ve Acem lisanlarının kapitülasyonları ilga olunarak, bu iki lisanın 

ne sigaları ne edatları ne de terkipleri lisanımıza idhal olunmamak.” 

“Türkçede Arap ve Acem lisanlarının kapitülasyonları kaldırılarak, bu iki 

lisanın ne fiil çekimleri ne edatları ne de terkipleri lisanımıza 

sokulmamak.” 

Arapça ve Farsçanın Türkçedeki mevcut gramer unsurları terk edilmelidir. 

Arapça ve Farsça gramer unsurlarıyla yeni bir kelime oluşturulmalıdır. 

Türkçülere göre bir lisan, başka lisanlardan, kendisinde eş anlamlısı 

bulunmamak şartıyla, kelimeler alabilir fakat hiçbir lisan başka lisanların fiil çekimleri 

yapısını alamaz. Osmanlıcılara göre Osmanlı lisanı Arap ve Fars lisanlarından 

kelimelerle beraber fiil çekimlerini de alabilir. (Gökalp 2019, s.121-122) 

“Mektup” kelimesi Osmanlıcılara göre, Arapçada (ketb) maddesinden 

“yazılmış, yazılan” anlamında üretilmiş “ism-i mef’ul”dür. Osmanlıcılara bakarsak 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

49 

 

buna dayanarak “hukuk-ı mektube” veya “mektup hukuk” tabirlerini lisanımızda 

kullanabiliriz. Türkçüler için “mektup” kelimesinin bu suretle kullanımı kabul 

edilemez. Çünkü, “ism-i mef’ul” şekli Türkçede de mevcuttur: “Mektup” kelimesi 

ism-i mef’ul olduğu zaman Türkçesi “yazılmış” anlamındadır. Demek ki 

Osmanlıcıların “mektup hukuk” dedikleri şeye biz “yazılmış hukuk” diyebiliriz. O 

hâlde, “mektup” kelimesinin bir ism-i mef’ul şekli olarak lisanımızda kullanımına 

ihtiyaç yoktur. Fakat, “mektup” sözü, ism-i mef’ul şekli olduğu gibi donmuş 

(çekimlenemeyen) bir isim gibi de kullanılmaktadır. Fransızların (lettre) dedikleri şeye 

Türk halkı “mektup” adını vermektedir. “Bir mektup yazdım. Bu hafta mektup aldım.” 

cümlelerindeki (mektup) sözü, işte bu ikinci anlamdadır. “Mektup”un bu şeklinde 

çekim yoktur. Bu, alelade bir kelimedir. O hâlde, Osmanlıcada kullanılan bütün Arapça 

ve Farsça sözleri (fiil çekimi) ve (kelime) olarak iki kısma ayırabiliriz. Bunlardan fiil 

çekimi mahiyetinde olanları derhal lisanımızdan atmalıyız, kelime kısmına dâhil 

olanları eğer halk lisanında eş anlamlıları yoksa kullanmalıyız. 

Bu ilkeye göre “kâtip” sözü ism-i fail ve bundan dolayı “yazan” anlamında 

Türkçede kullanılamaz. Örneğin “bu mektubun kâtibi kimdir?” denilemez. Fakat, 

kâtip, Fransızca “secrétaire” karşılığı olarak halk lisanında eskiden beri 

kullanılmaktadır. “Meclis kâtibi”, “tüccar kâtibi” gibi.  

(7) “Türk halkının bildiği ve kullandığı her kelime Türkçedir, halk için munis olan ve 

suni olmayan her kelime millîdir. Bir milletin lisanı, kendisinin cansız cezirlerinden 

değil, canlı tasarruflarından terekküp eden canlı bir uzviyettir.” 

“Türk halkının bildiği ve kullandığı her kelime Türkçedir, halk için 

alışılmış olan ve suni olmayan her kelime millîdir. Bir milletin lisanı, 

kendisinin cansız (unutulmuş) köklerinden değil, canlı kullanımlarından 

oluşmuş canlı bir organizmadır.” 

Türkçülere göre, Türk halkının bildiği ve tanıdığı her kelime millîdir. Bir 

kelimenin millî olması için Türkçe kökten gelmiş olması kâfi değildir. Çünkü Türkçe 

kökten gelmiş olan “gözgü, sayru, baskıç, ağu” gibi birçok kelimeler, canlı lisandan 

çıkarak fosilleşmişler, onların yerine dile canlı olarak “ayna, hasta, merdiven, zehir” 

kelimeleri girmiştir. Nasıl hayvanlar ve bitkiler âleminde fosillerin yeniden dirilmesine 

imkân yoksa, fosilleşmiş kelimelerin de tekrar hayata dönmesine artık imkân yoktur. 

(Gökalp 2019, s.119) 

(8) “İstanbul Türkçesinin savtiyatı, şekliyatı ve lugaviyatı yeni Türkçenin temeli 

olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne kelime, ne siga ne edat, ne de terkip kaideleri 

alınamaz. Yalnız, mukayese tarikiyle Türkçenin cümle teşkilatına ve hususi tabirlerdeki 

şivesine nüfuz için bu lehçelerin derin bir surette tetkikine ihtiyaç vardır.” 

“İstanbul Türkçesinin ses bilgisi, şekil bilgisi ve söz varlığı, yeni 

Türkçenin temeli olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne kelime, ne 

çekim, ne edat, ne de terkip kaideleri alınamaz. Yalnız, mukayese yoluyla 

Türkçenin cümle kuruluşuna ve hususi tabirlerdeki şivesine nüfuz için bu 

lehçelerin derinlemesine araştırılıp incelenmesine ihtiyaç vardır.”  

 Ziya Gökalp tasfiyecilerin Türk lehçelerinden kelime alınması görüşünü de 

yanlış bulur. Çünkü, Türk lehçeleri, anadili mevkiinde bulunan eski Türkçeden 

ayrıldıktan sonra, her biri ayrı bir gelişme istikametini takip etmiştir. Gerek ses bilgisi, 

gerek şekil bilgisi, gerek söz varlığı bakımından birbirinden uzaklaşmışlardır. Bundan 

dolayı bu lehçelerin kelimelerini lisanımıza sokarsak, İstanbul Türkçesinin güzelliğini 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

50 

 

bozmuş oluruz. Zaten, bu lehçelerde mevcut olan kelimeler, lisanımızda da bulunduğu 

için, onlara hiçbir ihtiyacımız da yoktur. (Gökalp 2019, s.119-120) 

(9) “Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk müesseselerinin 

isimleri olmak hasebiyle, çok eski Türkçe kelimeler, yeni Türkçeye girecektir. Fakat 

bunlar ıstılah mevkiinde kalacaklarından, bunların hayata avdeti, müstehaselerin 

dirilmesi mahiyetinde telakki olunmamalıdır.” 

“Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk 

müesseselerinin isimleri olmaları sebebiyle, çok eski Türkçe kelimeler, 

yeni Türkçeye girecektir. Fakat bunlar terim şeklinde kalacaklarından, 

bunların hayata tekrar dönmesi, fosillerin dirilmesi mahiyetinde 

düşünülmemelidir.”  

“Lisani Türkçülük” bahsinin 4. maddesinde “Yerlerine yeni kelimeler kaim 

olduğu için, müstehase hâline gelen eski Türkçe kelimeleri diriltmeye çalışmamak” 

ilkesini, 8. maddesinde “İstanbul Türkçesinin savtiyatı, şekliyatı ve lugaviyatı, yeni 

Türkçenin temeli olduğundan, başka Türk lehçelerinden ne kelime, ne siga ne edat, ne 

de terkip kaideleri alınamaz. Yalnız, mukayese tarikiyle Türkçenin cümle teşkilatına ve 

hususi tabirlerdeki şivesine nüfuz için bu lehçelerin derin bir surette tetkikine ihtiyaç 

vardır.” ilkesini ortaya koyan Gökalp 9. maddede özel bir ayrıntıya değinir. Burada 

“Türk medeniyetinin tarihine dair eserler yazıldıkça, eski Türk müesseselerinin 

isimleri olmak hasebiyle, çok eski Türkçe kelimeler, yeni Türkçeye girecektir. Fakat 

bunlar ıstılah mevkiinde kalacaklarından, bunların hayata avdeti, müstehaselerin 

dirilmesi mahiyetinde telakki olunmamalıdır” ilkesini getirir (Gökalp 2019, s.120). Bu 

ciheti, “fosillerin dirilmesi” şeklinde görmemek gerekir. Çünkü bu kelimeler, şimdi 

lügat olarak değil, yalnızca terim olarak lisanımıza gireceklerdir. Bu suretle 

girmelerinde hiçbir mahzur da yoktur. 

(10) “Kelimeler delalet ettikleri manaların tarifleri değil, işaretleridir. Kelimelerin 

manaları iştikaklarını bilmekle anlaşılmaz.” 

“Kelimeler delalet ettikleri anlamların tarifleri değil, işaretleridir. 

Kelimelerin anlamları kökenlerini, kökteşlerini bilmekle anlaşılmaz.”  

Kelimeler gösterdiği anlamların tarifleri değil, işaretleyicileridir. Bundan 

dolayı kelimelerinin hangi kökten geldiklerini ve nasıl türetildiklerini bilmek 

gerekmez. Bu sadece dilciler ve dil bilimciler için önemlidir. Hatta dilin sistemi ve 

şivesi bakımından bu zararlıdır. Çünkü, Arapça ve Farsça köklerden gelen kelimelerde 

görüldüğü gibi Türkçe köklerden gelen kelimelerde de bazen kullanılan anlam 

kökendeki anlamdan farklıdır. Örnek olarak “yabancı” kelimesi “yabandan gelmiş 

adam” anlamında değildir. “Kahve altı” kelimesi “kahveden sonra yenilen yemek” 

anlamına gelmez. Bu gibi kelimeleri kök anlamlarında kullanmaya “köken hastalığı” 

denilebilir. Örneğin bir kişi kendisine “terlik” kelimesi söylendiğinde bunun 

kullanımındaki anlamı önemsemeyip köken anlamını ararsa “ter için ayağa giyilen 

ayakkabı” diye kelimeyi kökenine döndürmeye çalışır. “Şu terliği giyiniz” dediğiniz 

zaman, “ayağım terli değil; terlik giymeye ihtiyacım yok” cevabını veren birine 

gülmez misiniz! (Gökalp 2019, s.118-119) 

(11) “Yeni Türkçenin bu esaslar dâhilinde bir kamusuyla bir de sarfı vücuda 

getirilmeli ve bu kitaplarda yeni Türkçeye girmiş olan Arapça ve Acemce kelimelerin 

ve tabirlerin bünyelerine ve terkip tarzlarına ait malumat, lisanın fizyoloji kısmına 

değil, müstehasat ve intisaliyat bahsi olan (iştikak) kısmına idhal edilmelidir.” 



Gürer Gülsevin / Ziya Gökalp’in Dilde Türkçülük İlkeleri 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

51 

 

“Yeni Türkçenin bu esaslar çerçevesinde bir sözlüğü bir de grameri vücuda 

getirilmeli ve bu kitaplarda yeni Türkçeye girmiş olan Arapça ve Acemce 

kelimelerin ve tabirlerin bünyelerine ve oluşum tarzlarına ait bilgiler, 

lisanın canlı yapısının incelendiği bölüme değil, fosilleşmiş kelimeler ve 

köken bilgisi bölümlerine dâhil edilmelidir.” 

Gökalp’a göre yeni Türkçenin çağdaş bir lisan olması için yapılması lazım 

gelen işlerden biri de bir sözlüğü ve bir gramerinin yazılmasıdır. “Fransızcadan – 

Türkçeye” sözlükler incelendiğinde Fransızca kelimelerin her anlamı için Türkçeden 

birkaç örnek verildiği görülür. Hâlbuki, her anlam için yalnız bir kelimemizin 

bulunması kâfidir. Mukabillerin böyle çok olması, ilk bakışta lisanımızın zengin 

olduğuna delalet eder gibi anlaşılabilir. Oysa bu doğru değildir. Çünkü sözlüğün başka 

sayfalarındaki başka kelimelere bakınca yine aynı kelimelerle karşılaşırsınız. Yani, bir 

Türkçe kelimenin birçok Fransızca kelimeye karşılık olarak verildiğini görürsünüz. 

Bundan anlaşılan Fransızca kelimelerin lisanımızda tam, belirli, açık karşılıkları 

yoktur. O hâlde, yeni Türkçe her kelimesi yalnız bir anlamı gösterecek ve her anlamı 

da yalnız bir tek kelimeye ait olacak hâle getirilmelidir. Bu esas üzerine bir Türk 

sözlüğü, bir de Türkçeden Fransızcaya ve Fransızcadan Türkçeye sözlükler 

oluşturulmalıdır.  Yapılacak Türk sözlüğünde kelimelerin (Türkçe, Arapça ve Farisî) 

olduklarını göstermek doğru olamaz. Çünkü bir milletin sözlüğüne giren kelimeler 

artık o milletin millî lisanına mal olmuştur. Yeni Türkçenin yazılacak yeni sarfından 

da Arapçanın ve Farsçanın şekil bilgisi ve cümle bilgisi kuralları çıkarılarak, kitabın 

sonundaki “iştikak” kısmına konulmalıdır. (Gökalp 2019, s.132-133) 

 

 

Kaynaklar 

Argunşah, Mustafa (2011), “Türk Milliyetçiliği, Türkçe ve Ziya Gökalp”, Türk Yurdu, 

Mayıs 2011- Yıl 100- Sayı 285 (E-Dergi: 

https://www.turkyurdu.com.tr/arsiv/yazar-yazi.php?id=1478) 

Gökalp, Ziya (2019), Türkçülüğün Esasları, Anadolu Üniversitesi Yayını, Eskişehir, 

182 s. 

Korkmaz, Zeynep (1986), “Ziya Gökalp ve Türk Dili”, Ziya Gökalp Sempozyumu, 

Dicle Üniversitesi Yayınları 1987, s.3-7 

 

 

 



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

 

TÜRK DÜNYASINDA TÜRK LEHÇELERİ ARASINDAKİ 

FİLOLOJİK İLİŞKİLERİN BUGÜNKÜ DURUMU / Current 

Situation of Philological Relations Among The Turkish Dialects in 

Turkic World1 

Ayşe İLKER2 
 

 

Özet 

Türkçenin konuşulduğu coğrafya tarihsel süreçten günümüze çok geniş bir alanı 

kaplamaktadır. Bu alanda temelde Doğu ve Batı grubu lehçeleri olarak ayrılabilecek iki büyük dal 

vardır. Çağatay Türkçesi yazı dili geleneğine bağlı olarak gelişenler Doğu grubu lehçeleri, Osmanlı 

Türkçesi yazı diline bağlı olarak gelişenler de Batı grubu lehçeleri olarak incelenmektedir. Bunların 

dışında kalan Altay, Tuva, Hakas ve Yakut ile Çuvaş Türkçesi de yazı dili olarak varlığını 

sürdürmektedir.  Türk lehçeleri üzerinde özellikle 1990’dan sonra başlayan sosyal, kültürel ve bilimsel 

ilişkiler bu lehçelerin filolojik olarak incelenmesini, karşılıklı bilimsel ilişkileri güçlenmesini 

sağlamıştır. Makalede bu filolojik ilişkileri bugünkü boyut ve yapılan çalışmalar ele alınmaktadır. 

 

 

Abstract 

The geography in which Turkish is spoken covers a wide area from the historical process to 

the present day. In this area, there are basically two major sections that can be divided into Eastern and 

Western group dialects. The ones developing based on the Chagatai Turkish written language tradition 

are examined as Eastern group dialects while the ones developing based on the Ottoman Turkish written 

language are examined as Western group dialects. Apart from these; Altai, Tuva, Hakas and Yakut and 

Chuvash Turkish also continue to exist as a written language. Social, cultural and scientific relations on 

Turkish dialects that started especially after 1990 have enabled the philological examination of these 

dialects and the strengthening of mutual scientific relations. These philological relations, current 

dimensions and the studies conducted are discussed in the article. 

 

Bugün, neredeyse 11 milyon kilometre karelik bir alanda 250 milyona yaklaşan 

nüfusuyla Türkçe konuşanları ve onların coğrafyalarını tanımlamak üzere “Türk 

Dünyası” kavramını kullanmaktayız. Bu kavramın kapsamında bir devlet olarak 

teşkilatlananlardan   özerk bir topluluk halinde varlığını devam ettirenlere   ve küçük 

bir coğrafyada yaşama imkânı bulanlara kadar bütün Türkler    vardır.  Tarihsel 

 
1 Bu makale, Türkmenistan’da “Devlet Memmed Azadi Adındakı  Daşarı Yurt Dillerini Övrenme Enstitüsü”nün 

düzenlediği “Daşarı Yurt Dillerini Övretmegin Innovasıon Usulları ve Tehnologiyaları” toplantısında sunulan 

bildirinin genişletilmiş biçimidir. 
2 Prof. Dr., Manisa Celal Bayar Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

53 

 

süreçten günümüze değin büyük ve ana dallar halinde, bazen de bu ana dallardan 

küçük kollara ayrılarak coğrafyada akıp giden Türkler, Türkçeyi de temel özellikleri 

aynı kalmak üzere bazı ses bilgisel ve biçim bilgisel değişiklerle kullanmaya devam 

etmişlerdir. İşte “Türk Lehçeleri” kavramı kullanıldığında da bu tarihsel gerçekliğe atıf 

vardır. Coğrafyaya, sosyal, siyasi ve kültürel şartlara bağlı olarak Türk Lehçeleri de 

temelde Eski Türkçe söz varlığını devam ettirmekle birlikte, komşuluk yaptıkları 

ulusların söz varlıklarından etkilenmişlerdir. Ama hiçbir şekilde bir dilin asıl genetik 

kodu olan söz dizimi/sentaks değişmemiş, asli özelliğini korumuştur. 19. yüzyıla kadar 

Batı ve Doğu Türkçesi olarak dallanan ve edebî bakımdan gelişen Türkçe, 20. yüzyılda 

dünyadaki siyasi değişmeler ve özellikle Orta Asya’yı içine olan Bolşevik ihtilaliyle 

bir kırılma dönemi geçirmiş ve Çağatay yazı dili geleneğine bağlı Doğu Türkçesi, 

alfabe değişiklikleri ve dil politikalarıyla parçalanmıştır. Bu parçalanma elbette 

filolojik ilişkileri de etkilemiştir. Etkilenmenin derecesine ve sonuçlarına geçmeden 

filolojik ilişkiler kavramıyla anlatılmak isteneni kısaca açıklamak yerinde olacaktır. 

Filolojik çalışmaları temel olarak ikiye ayırmak mümkündür. Birincide monografik 

eserler, ikincide ise söz varlığına yönelik sözlüksel çalışmalar esastır. Monografik 

çalışmalarda bir lehçe gramerinin bütün konuları ayrı ayrı veya bütün olarak 

işlenebilir. Yalnızca adlar, fiiller, edatlar, sıfatlar, deyimler ve atasözleri bir çalışmanın 

konusu olabilir. Bunun yanında bir lehçenin muhtasar grameri de bu monografik 

eserler içinde olabilir. Bu çalışmalar tek müellif olmakla birlikte ortak çalışmalar 

halinde bir ekip veya komisyon tarafından ele alınabilir. Türk lehçeleri arasındaki 

filolojik ilişkilerin karşılıklı ve çapraz bir şekilde geliştiğini ve yirminci yüzyıl 

başlarından itibaren ciddi eserler yazıldığını belirtmek doğru olacaktır. Bu filolojik 

ilişkilerin SSCB’nin dağılmasından önce başladığı ancak bu çerçevede yapılan 

çalışmaların sınırlı olduğunu belirtmek gerekir. Çarlık Rusya’sından itibaren Rusların 

Türk topluluklarına ve Türkçeye ilişkin pek çok plan, program ve proje ürettiği 

bilinmektedir. Bunların en başında da Radloff’un Orta Asya Türk coğrafyasında belirli 

bir plan dahilinde elde ettiği metinlerin siyasi ve politik olarak kullanılmak istenmesi 

gelmektedir. Çarlık döneminde Türklerle ilgili bir ayrıştırma ve bölme planı başlamış 

ve lehçeler arasındaki bilimsel görüntülü çalışmalar bu amaçlar için kullanılmak 

istenmiştir.  1917’den sonra ise Türk toplulukları sistemin yumuşak maskesi altında 

sert ve katı tutumuna maruz kalmış ve pek çok Türk aydını ve Türk dili hakkında 

çalışmalar yapan bilim insanları ve edebiyatçılar   sorgusuz sualsiz yok edilmiştir. 

Bekir Çobanzade, Mağcan Cumabayulı Ölenderi; Behbudȋ, Abdullah Kadirȋ, 

Abdurrauf Fıtrat, Çolpan, Vasiliy Kobyakov, Nikolay Katanov, Ahmet Baytursun, 

Miryakup Dulatulı, Alihan Bökeyhan gibi saymakla bitmeyecek değerli insanlar ya 

kurşuna dizilerek ya sürgüne gönderilerek ya da hapishanelerde hayatlarını 

kaybetmişlerdir. Burada önemli olan ayrıntı, sistem tarafından yok edilen insanların 

dillerini ve kültürlerini yaşatma çabasında oluşlarıdır. Her biri Türk lehçeleri üzerinde 

edebiyattan sözlüğe ve gramere kadar sanatsal ve bilimsel üretim peşindeydi. Bu 

noktada eşzamanlı olarak Osmanlı Türk Devletinin son dönemlerinde ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurulduğu yıllarda Türk Lehçeleriyle ilgili çalışmaların başladığını 

belirtmek ve Hüseyin Kazım Kadri’nin “Türk Lûgatı”ndan söz etmek gerekir. Hüseyin 

Kazım Kadri, elindeki sınırlı imkanlarla Türk Dünyası topluluklarındaki söz varlığı ve 

bunların örnekleriyle oluşturduğu eserini büyük ciltler halinde bastırmıştır.  Osmanlı 

Türk Devletinin sonlarına doğru ve Türkiye Cumhuriyeti kurulduktan sonra Orta Asya 

ile kültürel ilişkilerle birlikte filolojik ilişkilerin başlaması için de bir çaba olduğu 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

54 

 

görülmektedir. Ancak bu çabalar, özellikle Stalin döneminden sonra ve SSCB 

yıkılıncaya kadar inkıtaya uğrayacaktır. Bu inkıtaya rağmen özellikle Rus 

Türkologların Türkçe konusundaki merakları, Kononov ve Sevortiyan’ın çalışmaları 

anılmaya değerdir. Yine Sovyet Rusya’da Türkçenin söz varlığıyla ilgili çalışmalar 

yapılmış ve bunlar çoğunlukla iki dilli olmak üzere bazen de üç dilli sözlükler olarak 

yayımlanmıştır. K.K. Yudahin’in 1940 yılında SSCB Bilimler Akademisi Doğuyu 

İnceleme Enstitüsünce yayımlanan Kırgızca-Rusça sözlük, Türkiye Cumhuriyetimde 

1945 yılında Abdullah Taymas tarafından tercüme edilerek Türk Dil Kurumunca 

basılmıştır. SSCB’deki erken çalışmalardan biri de Ehliman Ahundov’un 1968 yılında 

Baku’da iki cilt olarak yayımlanan “Azerbaycan Folkloru Antologiyası” adlı eserdir. 

Bu eser, Semih Tezcan tarafından çevriyazı, giriş ve sözlük bölümleriyle “Azerbaycan 

Halk Yazını Örnekleri” adıyla Türk Dil Kurumunca 1978 yılında basılmıştır. 

Cumhuriyet Döneminin başında Mustafa Kemal Atatürk’ün kurucu iradesiyle 

Türk aydınları belirli hedeflere yönelmiş ve yapılması gerekli çalışmalar üzerinde 

durulmuştu. Ancak bu hedeflerin somut olarak gerçekleşmesi 1990’lı yılların 

başlarından itibaren Kültür akanı Namık Kemal Zeybek’in ve   değerli Türkolog 

Ahmet Bican Ercilasun’un gayretleriyle başlamış ve günümüzde oldukça başarılı bir 

noktaya ulaşmıştır. Bu adlardan başka Türk Dünyası Araştırmaları Vakfını ve kurucusu 

Turan Yazgan’ı da özellikle anmak gerekir. Hem vakıf hem de Turan Yazgan, Türk 

Dünyası ile ilk ilişkileri kurmuş ve günümüze kadar pek çok faaliyet yapmıştır. Kültür 

ve Turizm Bakanlığı, Türkiye Cumhuriyeti’nde Türk lehçeleri üzerinde çalışan bilim 

insanlarından oluşan büyük bir ekiple önce “Karşılaştırmalı Türk Lehçeleri Sözlüğü” 

nü daha sonra da “Türk Dünyası Edebiyatları Ansiklopedisi’ni yayımlamıştır. Sovyet 

Sisteminin çökmesinden sonra Türkiye Cumhuriyeti dışındaki Türk 

Cumhuriyetlerinde de filolojik çalışmalar kısmi olarak başlamıştır.  Azerbaycan’da 

Kazak ve Özbek Türkçesi çalışmaları; Kazakistan’da Türkiye Türkçesi veya 

Azerbaycan Türkçesi ile ilgili çalışmaların 1990’lı yılların sonuna kadar çok cüzi 

biçimde yapıldığı görülmektedir. Bu da Sovyet sisteminin Türk Cumhuriyetleri ve 

topluluklarının birbirleriyle kültür, bilim, sanat ve edebiyat ilişkisi kurmalarını 

engelleme amacı gütmesindendir. Her cumhuriyet ve topluluğa, Kiril alfabesinin tam 

ortak biçimini değil, en az dört seste farklılaşan semboller dayatması da bu amaç 

çerçevesinde değerlendirilmelidir.  

Bugün gelinen noktada özellikle lehçeden lehçeye aktarmalarda edebȋ eserlerin 

bir görünürlük ve tanınırlık kazandığı açıktır. Cengiz Dağcı, Türkiye Türkçesiyle 

yazdığı için onun romanları Türkiye’de tanınan ilk dış Türk Edebiyatı örneği olarak 

kabul edilebilir. Cengiz Aytmatov da Rusça yazdığından tercüme yoluyla Türkiye 

Cumhuriyeti’ne ulaşmıştır. Bunların yanında Özbek, Kazak, Azerbaycan, Kırım ve 

Kazan Tatar Türkçelerinden romanlar Türkiye Türkçesine aktarılmıştır. Ancak bu 

karşılıklılık çerçevesinde Türkiye Türkçesinin en önemli edebî eserleri aktarılmayı 

beklemektedir. 

Bugün artık hem Çarlık Rusya’sından Sovyet Sosyalist Cumhuriyetine ve 

buradan da Bağımsız Devletler Topluluğuna kadar Orta Asya’daki Türk 

Cumhuriyetleri ve topluluklarının bilimsel çalışmalarına ulaşılabilmektedir. Filolojik 

çalışmaların en önemli dalı olan gramerlerde günümüz Orta Asya Türk lehçeleri 

ayrıntılı olarak işlenmektedir. Bunlar Türkiye Türkçesiyle yazılmaktadır. Türkmen, 

Özbek ve Azerbaycan Türkçesinin gramerleri yanında Feyzi Ersoy tarafından Çuvaş 

ve Fatih Kirişçioğlu tarafından da Yakut (Saha) Türkçesi gramerleri yazılmıştır.  Yazı 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

55 

 

diliyle ilgili gramer kitapları ve dil bilimiyle dilbilgisinin pek çok konusu makaleler 

halinde da yayımlanmıştır ve bunlar bir hayli yekûn tutmaktadır. Yazı dili çalışmaları 

dışında lehçelerin ağızları da filolojik olarak incelenmeye devam etmektedir. Bunun 

için Azerbaycan, Türkmen, Kazak, Kırgız ve Özbek Türkçesi ağızlarından yapılmış 

pek çok çalışma gösterilebilir. Ayrıca İran’da yaşayan Türk topluluklarının dili de 

farklı biçimlerde çalışılmaktadır. Buna örnek olarak Dilek Erenoğlu Ataizi’nin 

hazırladığı Kaşkay Türklerinin Dili başlıklı çalışma verilebilir.  Örnek olması 

bakımından Talip Doğan’ın Güney Azerbaycan Türkçesi’nin Urmiye Ağzı üzerinde 

yaptığı çalışmayı verebiliriz.  Ayrıca Robert Barkley Shaw’ın yazdığı ve Fikret 

Yıldırım’ın tercüme ettiği Kaşgar ve Yarkend Ağzı Sözlüğü de Türk dil Kurumunca 

yayımlanmıştır.Robert Berkley Shaw Bu eserlerin büyük bir bölümü Türkiye 

Cumhuriyeti’nde Türk Dil Kurumu tarafından basılmaktadır. Ayrıca, Altay, Tuva ve 

Hakas Türkçesi ve bunların ağızlarıyla ilgili çalışmalar yapılmaktadır.  

Kumuklar ve Kumukça üzerinde de Çetin Pekacar çalışmıştır.  Altay Türkçesi 

ve edebiyatı üzerinde Figen Güner dilek ve İbrahim Dilek öncü isimlerdir. Yine Tuva 

Türkçesi için Vildan Koçoğlu, Hakas Türkçesi için de Ekrem Arıkoğlu öncü 

araştırmacılardandır. Kazak, Kırgız, Türkmen ve Özbek Türkçesi için Ferhat Tamir, 

Hüseyin Özbay, Mustafa Uğurlu, Ferhat Karabulut, Hülya Kasapoğlu Çengel, Mustafa 

Öner, Himmet Biray’ın adları öncü isimler olarak zikredilmelidir. Gramer 

çalışmalarında Tuncer Gülensoy’un Kırgız Türkçesi Grameri, Mustafa Öner’in 

Bugünkü Kıpçak Türkçesi, Mehmet Kara’nın Türkmen Türkçesi Grameri, M. Mustafa 

Coşkun’un Özbek Türkçesi Grameri isimli çalışmaları Türk Lehçelerinin gramer 

çalışmalarındaki seviyeyi göstermesi bakımından kıymetlidir. Fatih Kirişçioğlu ve 

ardından Gülsüm Killi Yılmaz da Saha (Yakut) Türkçesi çalışmalarının öncülerdir. 

Çuvaş Türkçesi çalışmalarında da Sinan Güzel’in “Heikki Paasonen ve Çuvaşça Masal 

Derlemeleri” Türk Dil Kurumunca yayımlanmış önemli çalışmalardandır. Naciye 

Yıldız’ın Radloff’un Karakırgızlardan derlediği   Manas Destanı metnini “Manas 

destanı ve Kırgız Kültürü ile İlgili Tespit ve Tahliller” çalışması da ilk çalışmalardan 

birisi olmak bakımından ehemmiyetlidir.  

Filolojik ilişkilerde kayda değer faaliyetlerden biri de özellikle Türkiye 

Cumhuriyeti’nde yapılan Sempozyum, Kurultay ve Çalıştay gibi toplantılardır. Benzer 

faaliyetler Azerbaycan, Kazakistan, Türkmenistan ve Özbekistan’da da yapılmaktadır. 

Türk Dil Kurumunun geleneksel olarak düzenlediği Türk Dili Kurultaylarına ise Türk 

Cumhuriyetleri ve topluluklarından, Kıbrıs’tan, Balkanlar’dan, Rusya 

Federasyonundan pek çok filolog ve Türkolog katılmaktadır. Burada Türkolog ve 

filologlar arasında karşılıklı iş birliği temelleri de atılmaktadır.  Filolojik ilişkilere 

yakın dönemde tamamlanan örneklerden biri olan ve   2023 yılında yayımlanıp Türk 

Dil Kurumunca e-kitap olarak basılmış “Türk Dünyasında Terim Çalışmaları” başlıklı 

eseri verebiliriz. Yine Türk Dil Kurumunca Marlen Adilov’un yazdığı “Kazakça 

Atasözü ve Deyimlerde Eskicil Unsurlar” başlıklı eser de Türk Lehçelerindeki 

çalışmaların boyutunu göstermesi açısından önemlidir.  

Bunlardan başka üniversitelerde Türk Lehçeleri ve Edebiyatları Bölümlerinin 

kurulmasıyla pek çok lisans, yüksek lisans ve doktora tezi yazılmıştır. Ayrıca yine 

üniversitelerde Türk Dünyası ile ilgili Enstitülerin kurulmasıyla bunların yayın organı 

olan bilimsel dergilerin basıldığı ve buralarda da filolojik makaleler yayımladığı 

görülmektedir. Başlangıçtaki örnekler için Ankara Üniversitesi, Ege Üniversitesi ve 

Atatürk Üniversitesi’nin Türk Dünyasına yönelik dergileri verilebilir. Söz gelişi Ege 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

56 

 

Üniversitesi Türk Dünyası Araştırmaları Enstitüsü Sovyetlerin yıkılmasından sonra 

1992’de Fikret Türkmen’in çabalarıyla kurulmuş ve birkaç yıl sonra da “Türk Dünyası 

İncelemeleri” adıyla hala yayımlanmakta olan dergi çıkarılmıştır. Yavuz Akpınar’ın 

Azerbaycan Türkçesi için aynı üniversitede ilk ve erken çalışmalar başlattığı 

görülmektedir. Ankara Üniversitesinde DTCF bünyesinde Sema Barutçu Özönder 

başçılığında Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları Bölümü “Modern Türklük 

Araştırmaları Dergisi’ni uzun yıllardan bu yana çıkarmaktadır. Devlet Kurumları 

dışında Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsünün Türk Lehçeleriyle ilgili filolojik 

yayınları önemli bir yer tutmaktadır.  

Orta Asya Türk Dünyası dışında Balkanlardaki Türk topluluklarında da 

filolojik çalışmalar devam etmektedir.  Bunların bir bölümü edebiyat çalışması olsa da 

içerdiği filolojik malzeme bakımından oldukça kıymetlidir. Söz gelişi 1987’da Kültür 

ve Turizm Bakanlığınca yayımlanmış Bulgaristan’da Çağdaş Türk Edebiyatı 

Antolojisi (1944-1984) adlı eser, ilk çalışmalara örnek olarak verilebilir. Türk 

Lehçelerindeki folklor malzemeleri de yayımlanmış Türk Dil Kurumunun özellikle 

“Türk Destanları” projesi çerçevesinde pek çok Türk lehçesindeki destanlar Türkiye 

Türkçesine aktarılmıştır. Bu çerçevede Çara Batır Destanı, Er-Soğotox Destanı, Manas 

Destanı Türkiye Türkçesi konuşurlarına sunulmuştur. 

Verilen örneklerden de görüldüğü üzere özellikle Sovyetler Birliğinin 

dağılmasından sonra Türk Dünyasındaki karşılıklı ilişkiler son derce olumlu bir seyir 

takip etmiş; bu seyir çerçevesinde filolojik çalışmalar da oldukça yüksek bir sayıya ve 

niteliğe ulaşmıştır. Orta Asya Türk cumhuriyetlerinin Türkolog ve filologları da hem 

kendi lehçeleriyle hem de Türkiye Türkçesiyle karşılaştırmalı çalışmalar yapmış, iş 

birliği konusunda daima yapıcı olmuşlardır. Özellikle ilk paragraflarda anılan 

“Karşılaştırmalı Türk Lehçeleri Sözlüğü” nün hazırlanması ve yazılması sırasında her 

Türk Cumhuriyetinden bir Türkoloğun davet edilmesi ve Ahmet Bican Ercilasun 

başkanlığında ortak bir çalışma yapılması bunlara verilecek en güzel örnektir. Bir 

vefakarlık örneği olması açısından bu sözlük çalışmasında yer alan filologların adlarını 

anmak isterim: Azerbaycan Türkçesi: Alâeddin Mehmedoğlu Aliyev, Başkurt ve Tatar 

Türkçesi: Almas Şayhulov;  Kazak Türkçesi: Erden Zadaulı Kajıbek,  Kırgız Türkçesi: 

Kadirali Konkobay UUlı, Özbek Türkçesi: Berdak Yusuf, Türkmen Türkçesi 

Cebbarmehmet Göklenov, Uygur Türkçesi:Valeriy Uyguroğlu Mahpir, Rusça: Ali 

Çeçenov. Sonraki yıllarda bu lehçelerin sözlük çalışmalarına verilecek güzel bir örnek 

de Kenan Koç, Ayabek Bayniyazov ve Vehbi Başkapan’ın birlikte yazdığı Kazak 

Türkçesi-Türkiye Türkçesi Sözlüğü (Kazakşa-Türikşe Sözdik)’dür. Bu eser de 2021 

yılında Türk Dil Kurumunca yayımlanmıştır. Kazakistan’da ise 2019 yılında Kazak 

Tilinin Kirme Sözder Sözdigi yayımlanmıştır. Ayrıca Hakasça-Türkçe Sözlük, Emine 

Gürsoy Naskali tarafından hazırlanmış, 2007 yılında Türk Dil Kurumunda basılmıştır.  

Türk Lehçelerinin ağız(diyalekt) alanlarında da pek çok araştırma yapılmıştır. Zeynep 

Yıldırım’ın yapmış olduğu “İran Sahası Göklen ve Nohur Türkmen Ağzı” adlı çalışma, 

Türk Lehçeleri ağızları için yapılan araştırmalara verilebilecek en güzel örneklerden 

biridir. Yine ağız çalışmalarına Balkan Türk ağızlarından “Karadağ Türk Ağzı” adlı 

çalışma gösterilebilir. Bu eser de Alpay İğci tarafından yayımlanmıştır. Gürer 

Gülsevin’in tarihsel ağız çalışmalarına bir örnek teşkil eden “17. Yüzyıl Batı Rumeli 

Türkçesi Ağızları” adlı eseri de Balkan coğrafyasındaki Türk ağızları için çok kıymetli 

bir çalışmadır. 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

57 

 

Görüldüğü üzere, Türklük Bilimi/Türkoloji çalışmalarında lehçeler arasındaki 

filolojik ilişkiler özellikle iki binli yıllardan sonra büyük bir ivme kazanmış ve Türkçe 

coğrafyasının her yerinde başarılı bilimsel filolojik araştırmalar yapılmıştır. Bunların 

Türkiye’deki en önemli yayıncısı Türk Dil Kurumudur. Diğer Türk coğrafyalarında ise 

üniversiteler, enstitüler ve bakanlıklar basım işlerini üstlenmektedir. 

Yine T.C. üniversitelerinin Türk Dili ve Edebiyatları Bölümlerinde, Türk 

Lehçeleri ve Edebiyatları Anabilim Dalı bulunmakta, TDE bölümlerindeki öğrenciler 

Türk Lehçeleri dersleri almaktadır. Ayrıca şunu da ifade etmek gerekir ki bugün artık 

Kazan ve Kırım Tatar Türkçesinden Doğu Türkistan’daki Uygur Türkçesine, Kazak ve 

Kırgız Türkçesinden Özbek ve Karakalpak Türkçesine, Türkmenistan’daki Türkmen 

Türkçesinden İran ve Afganistan’daki Türkmen Türkçesine; Türkiye Türkçesinden 

Balkan Türkçesine, Moldova’daki Gagavuz Türkçesinden Kıbrıs’taki Türkiye 

Türkçesine kadar her alanda çalışan bilim insanı yetişmiş, öncü bilim insanları onlara 

örnek olmaya devam etmiştir. Günümüzde de pek çok genç araştırıcı Türk Dünyasıyla 

ilgili filolojik çalışmalara Yüksek Lisans ve Doktora tez çalışmalarıyla vermektedir. 

Günümüzde “Türk Devletleri Teşkilatı’nın kurulması, “Dijital Türk Vatandaşlığı” gibi 

hususlar, bundan sonraki zamanların Türk Filolojisi için daha da verimli olacağının bir 

işaretidir. 

 

 

 

 

 

Kaynaklar 

Adilov, Marlen (2021). Kazakça Atasözü ve Deyimlerde Eskicil (Aktif Olmayan) 

Unsurlar, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

Başkapan, Vehbi- Bayniyazov, Ayabek- Koç, Kenan Koç(2021), Türkiye Türkçesi-

Kazak Türkçesi Sözlüğü (Kazakşa-Türikşe Sözdik), Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara.  

Biray, Himmet (1999). Batı Grubu Türk Yazı Dillerinde İsim, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara.  

Gülsevin, Gürer (2017). !7. Yüzyıl Batı Rumeli Türkçesi Ağızları, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara. 

Hüseyin Kazım Kadri (1921-1943) . Türk Lugatı 

İğci, Alpay (2019). Karadağ Türk Ağzı, Gazi Kitabevi, Ankara. 

İlker, Ayşe (1997). Batı Grubu Türk Yazı Dillerinde Fiil, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara.  

Karşılaştırmalı Türk Lehçeleri Sözlüğü (1992) Ahmet Bican Ercilasun başkanlığında 

komison, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara. 

Killi Yılmaz, Gülsüm (2013). Hakas Destanları, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

Kirişçioğlu, Fatih(1994), Saha (Yakut) Türkçesi Grameri, Türk Dil Kurumu Yayınları, 

Ankara.  

Kononov, A. N. (1956). Grammatika Sovremennogo Turetskogo Literaturnogo Yazıka,  

Akademiya Nauk SSSR Moskva-Leningrad. 

Öner, Mustafa (1998). Bugünkü Kıpçak Türkçesi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

Sevortiyan 



Ayşe İlker / Türk Dünyasında Türk Lehçeleri Arasındaki  

Filolojik İlişkilerin Bugünkü Durumu 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

58 

 

Tamir, Ferhat (1994). Barköl’den Kazak Türkçesi Metinleri, Türk Kültürünü Araştırma 

Enstitüsü Yayınları, Ankara 

Yıldırım, Zeynep (2020). İran Sahası Göklen ve Nohur Türkmen Ağzı” Türk Dil 

Kurumu Yayınları, Ankara.  

1987’da Kültür ve Turizm Bakanlığınca yayımlanmış Bulgaristan’da Çağdaş Türk 

Edebiyatı Antolojisi (1944-1984) 

Yıldız, Naciye (1995) Manas Destanı (W. Radloff) ve Kırgız Kültürü ile İlgili Tespit 

ve Tahliller, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara.  

 

 

 

 

 

 

 



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

KAZAK DİLBİLİMCİ KUDAYBERGEN JUBANOV’UN 

BİLİMSEL ANLAYIŞINDA BAYTURSINULI, SAUSSURE VE 

MARR’IN ETKİSİ / The Influence of Baytursinuli, Saussure And 

Marr On The Scientific Understanding of Kazakh Linguist 

Kudaybergen Jubanov 

Ferhat KARABULUT 

 

Özet 

Kazak dilbiliminin öncülerinden olan Kudaybergen Jubanov, bilimsel çalışmalarında bazı 

dilcilerden önemli ölçüde etkilenmiştir. Onun etkilendiği bilim adamlarının başında çağdaşı Kazak dilci 

Ahmet Baytursınulı, modern dilbiliminin kurucusu Ferdinand de Saussure ve Yafetik anlayışın kurucusu 

Nikolay Marr gelir. Jubanov dil çalışmalarında kapsamlı bir gramer yazmaya, dil eğitimine ve 

Kazakçanın imlasının sağlam bir zemine oturmasına gayret etmiştir. O bu amaçla kendi bakış açısını ve 

kendi yöntemlerini geliştirmiştir. Ona göre dil çalışmalarında öncelikle çağdaş Kazakçanın kapsamlı ve 

doğru bir gramerinin yazılması gerekiyordu. Bu bağlamda özellikle Saussure’ün etkisi altında kalmıştır. 

Jubanov’a göre dil çalışmalarında sadece eş zamanlı çalışmak yeterli değildi.  Çağdaş dilin tarihsel 

derinliğinin de ortaya konması gerekiyordu. Jubanov, bu yönüyle de Marr’dan etkilenmiştir. Bu 

çalışmada Baytursınulı, Saussure ve Marr’ın Jubanov üzerinde hangi açılardan ve hangi konularda etki 

ettikleri ortaya konacaktır.  

Anahtar kelimeler: Jubanov, Baytursınulı, Marr, Kazakça, Dilbilimi 

 
Abstract 

Kudaybergen Jubanov, one of the pioneers of Kazakh linguistics, was significantly influenced 

by some linguists in his scientific studies. The scientists he was influenced by include his contemporary 

Kazakh linguist Ahmet Baytursınulı, the founder of modern linguistics Ferdinand de Saussure and the 

founder of the Yaphetic understanding Nikolay Marr. In his language studies, Jubanov tried to write a 

comprehensive grammar, provide language education and ensure that the spelling of Kazakh was on a 

solid foundation. For this purpose, he developed his own perspective and methods. According to him, 

in language studies, first of all, a comprehensive and accurate grammar of modern Kazakh had to be 

written. In this context, he was particularly influenced by Saussure. According to Jubanov, in language 

studies, it was not enough to work simultaneously. The historical depth of the contemporary language 

had to be revealed. Jubanov was also influenced by Marr in this respect. This study will reveal from 

which perspectives and on which subjects Baytursınulı, Saussure and Marr influenced Jubanov. 

Keywords: Jubanov, Baytursınulı, Marr, Kazakh, Linguistics 

 

 
 Doç. Dr., Manisa Celal Bayar Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 

Bölümü Öğretim Üyesi, ferhat.karabulut@cbu.edu.tr, ORCİD: 0000-0001-5039-9580 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

60 

 

Giriş 

Jubanov, bilimsel bakış açısını ve teorik altyapısını oluştururken Saussure ve 

Marr’dan önemli ölçüde etkilenmiş gözükmektedir. Bu çalışmada Jubanov’un 

Baytursınulı, Saussure ve Marr’dan neden, hangi bakımlardan ve ölçüde etkilendiğini 

tespit etmeye çalıştık.  

Jubanov çalışmalarında (Kazak Dili ile İlgili Çalışmalar/Kazak Tili Jönindegi 

Zertewler 2010) kendisinden önce pek çok araştırmacının özelde Kazak dilini ve 

genelde Türk dilini çalışma konusu yaptığını dile getirir. Jubanov’a göre bunlar iki 

grupta toplanabilir: Yabancı kökenli Doğubilimciler ve Türk Kökenli Bilim adamları. 

Çarlık ve Sovyet dönemi baskıcı yöneticilerin amacına hizmet eden veya misyonerlik 

faaliyetinde bulunma amacıyla çalışma yapan bu araştırmacılardan bazıları şunlardır: 

İlminskiy, Melioranskiy, Terentiev, Laptev, Katarinskiy, Radlov ve Polivanov’dur. 

İkinci grupta yer alan bilim adamları ise Kazakların içinden çıkan ve kendi öz dilini 

çalışan bilim adamlarıdır. Bunlar arasında Ahmet Baytursınulı, Köşke Kemengerulı, 

Eldes Umarulı, Teljan Şonanulı, Halel Dostmuhammedulı, Näzir Törekululı, Kajım 

Basımulı ve Särsen Amanjolulı yer alır (Jubanov, 2010: 34). “Zhubanov eserlerinde 

Baudouin de Courtenay, Steinthal, Betling, Ilminsky, Melioransky, Radlov, 

Bogoroditsky, Polivanov,Samoilovich, Wundzetel, Chobanzade, Yudakhin, 

Peshkovsky, Fortunatov, Shapiro, Peterson, Kartsevsky, Marr, Bartold, Malov t.b. 

bilim adamlarının çalışmaları temelinde kendi bilimsel anlayışını inşa etmiştir.” 

(Малбақов, 2013: 52).  

Jubanov; bunların arasında Saussure, Marr, Teljan Şonanulı ve Ahmet 

Baytursınulı’na özel önem verir. Özellikle Baytursınulı ona göre Kazak dil biliminin 

kurucusu ve teorisyenidir. Bununla birlikte bazı konularda Baytursınulı’na 

katılmadığını beyan eder. Ona göre Baytusınulı, zaman zaman Kazak dilinin 

kurallarını, Rus bilim adamlarına dayanarak Rusçaya göre izah etmeye çalışmıştır ve 

bu da doğru değildir. Örneğin O, Kazak dilinin fonetik sistemi, hece yapısı, imlanın 

oluşturulması ve morfolojisinde Baytursınulı’ndan ayrıldığı hususları dile getirir. 

Jubanov, Baytursınulı’nın çalışmalarını önemsemekle birlikte genç araştırmacıların 

onu aşmak için uğraşmadığını, ama mutlaka daha ileri çalışmalar yapmak gerektiğini 

ileri sürer. Jubanov, Baytursınulı’nı Kazak dili gramerini ayrıntılı ve kapsamlı 

çalışmak yerine, kolay anlaşılmak için Kazak dili gramerini basitleştirmek ve özete 

indirgemekle suçlar. Jubanov’a göre kapsamlı bir fonetik sistem oluşturulmalı ve 

Kazak dilinin fonolojisi doğru bir şekilde ortaya konmalıdır (Jubanov, 2010: 35-37).  

Jubanov Baytursınulı’nın çalışmalarını öncü olarak değerlendirse de onun 

bakış açısını Rus gramerciliğine dayanması bakımından eleştirir. Onun teorik bakış 

açısında Batılı dilbilimci Ferdinand de Sausure (Ruslar tarafından Burjuva dilbilimci 

olarak eleştirilir) ve Rus dilci Nikolai Marr önemli bir yere sahiptir. 

Jubanov dil bilgisi çalışmalarında kapsam ve yöntem bakımından üç grup 

anlayışın olduğunu vurgularken kendi görüşlerini de dile getirir. O; “Marr, Shapiro, 

Peshkovsky, Petersen, Fortunatov, F. de Saussure ve diğer bilim adamlarının dil 

dilbilgisi alanının bileşenleri, yani "dilbilgisinin hangi konulardan oluştuğu" 

hakkındaki görüşlerine dayanarak, dünya dil biliminde üç anlayışı vurgular. Bunlar: 1) 

Dilbilgisinin biçim bilgisi ve sözdizimi alanlarından oluştuğunu kabul edenler. Bu 

yönün taraftarları "Batı'da Ferdinand de Saussure, Rusya'da Akademisyen Fortunatov 

ve onlardan gelişen Petersen, Peshkovsky" idi. K. Zhubanov bu yönün taraftarlarını 

"Biçimciler" olarak adlandırıyor; 2) Dilbilgisine fonetik alanını ekleyenler. K. 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

61 

 

Zhubanov, bu eğilimin bir temsilcisi olarak, Bogoroditsky'nin ("Hint-Avrupa dilleri 

bilim adamı, dilbilgisinde psikoloji eğiliminin destekçisi") "Rus Dilinin Genel Dersi" 

kitabında şöyle yazmıştır: "Dilbilgisi dil biliminin bir bölümdür. Üç bölümden oluşur- 

fonetik, morfoloji, sözdizimi", yorumlarını aktarıyor. Bilim adamı bu yönün 

taraftarlarına "psikologlar" diyor. 3) Dilbilgisinin üç konudan (morfoloji, sözdizimi ve 

sözlükbilim) oluştuğunu kabul edenler, her ne kadar Saussure dilbilgisinin dallarını 

adlandırırken "biçimci" yönü kurmuş olsa da "dilin söz varlığı dilin biçimine dahil 

edilmiştir, dolayısıyla sözlükbilim de gramerin bir dalı olarak adlandırılır (Малбақов, 

2013:85). 

Jubanov, dünya dilbilimindeki gramer bileşenlerini bu şekilde sınıflandırmakla 

kalmıyor, aynı zamanda bunların her biri hakkında kendi görüşünü de ifade ediyor. 

Örneğin, F. de Saussure’ün, kelime değişimi olgusunu sözdizimi olgusundan ayrı ele 

almak istediği yönündeki ifadelere karşı cesur bir açıklama yapar: "F. de Saussure 

kelime değişimi olayını sözdizimi olgusundan ayrı ele almak istiyor, bu iki dilbilgisi 

bölümünü adlandırmak istiyor, dolayısıyla işe yaramıyor çünkü kelime değişimi 

olgusu yalnızca amacı gerçekleştirmek için kullanılan dilsel işlemlerdir. Söz dizimi, 

bir sözcüğü diğerine bağlamaktır" (Jubanov,1966: 83). 

Saussure'ün yaklaşımı, dilbilim çalışmalarının nesnesi olarak açıkça 

yapılandırılmış bir dil kavramına duyulan ihtiyacı vurgularken, Marr, on dokuzuncu 

yüzyıl dilbilimine yönelik eleştirisinin başlıca hedefini, dilbilim çalışmalarını önceden 

belirlenmiş geleneksel kategorilere ve bakış açılarına tutsak eden dilbilimsel verilerin 

seçici ve normatif bir şekilde ele alınması haline getirmiştir. İki dilbilimci arasındaki 

ortak nokta, dilin doğa bilimleri tarafından tanımlananlara benzer maddi bir varlık 

olmaktan ziyade bilişsel bir olgu olduğu iddiasıydı. “Dilsel iletişimin ve dilsel 

işaretlerin anlamının doğasının anlaşılmasındaki bu radikal değişim, her iki 

akademisyenin de ortak olduğu bir dizi teorik fikrin arkasında duruyordu. Bu fikirler 

arasında dil gelişiminin temel doğasına vurgu yapılması ve bunun sonucunda tekil 

başlangıç noktası fikrinin reddedilmesi; dilsel işaretlerin göreceli karakterine vurgu 

yapılması ve dilin tutarlı bir birlik olduğu yönündeki organikçi yaklaşıma güçlü bir 

muhalefet yer alıyordu” (Гаспаров, 2021: 104). 

Bize göre Jubanov’un Kazak dilinin fonetik ve fonolojik sistemini 

oluşturmasında, morfolojik ve sentaktik yapının tespit ve analizinde Saussure çok 

etkili olmuştur. Her ne kadar Saussure daha çok yapıya önem verse de dilin zıtlıklardan 

oluştuğunu, fonemlerin anlamsal yönden merkezde yer aldığı ileri sürmüştür. Fonem 

teorisi içinde “ikili dallanma”, “en küçük ortak çiftler”, “alofonlar” önemli bir yere 

sahiptir. Özellikle fonem ile alofon ayırımı Jubanov için de önemlidir. Jubanov; 

çalışmalarının fonetik bölümlerinde Kazak dilinin fonetik sistemini (seslerin fiziki 

özelliklerini) ve fonolojik değişimlerini (seslerin görevleri, değişim sistemlerini ve 

değişimin nedenlerini) Courtenay gibi fonetik bilimcilerin ve Saussure gibi aslen ses 

bilimci yapısalcıların yolundan giderek tespit ve analiz etmeye çalışmıştır. Jubanov’un 

Saussure’den asıl etkilendiği hususlardan biri genel anlamda gramerin çalışma alanı 

ile ilgilidir. Her ne kadar fonetik bilimini önemsese de Saussure daha çok sisteme yani 

dilin yapısına odaklanmıştır. Onun için dil bir bütün olarak kabul edilmeli ve her bir 

bölüm diğeri ile bağlantılı olarak ele alınmalıdır. Yani tek başına ses sistemi veya 

morfolojik sistem değil, sesten cümleye tüm yapı birlikte ele alınmalıdır. Jubanov 

söylem ve fonetik ilişkisini tartıştığı bölümde bu konuya değinir (Jubanov, 2010: 80-

81).  “Batı'da Ferdinand de Saussure ve Rusya'da akademisyen Fortunatov, formun 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

62 

 

sistematik uygulayıcıları idi. Peterson ve Peshkovsky gibi formalistler Fonetiği 

gramerden çıkardılar.” (Jubanov, 2010: 81).  Jubanov’a göre fonetik bilimini dil 

bilgisinin bölümü olmaktan çıkaran Karşılaştırmalı Hint-Avrupa Dilcileri idi. Onlara 

göre fonetik bilimi bağımsız bir dal olarak kabul edilmelidir. Dil bilgisinin iki önemli 

dalı vardır: Morfoloji ve Sentaks. Morfoloji sözlerin yapısını çalışırken, sentaks söz 

öbeklerini ve cümle yapısını çalışır. “Sözlerimizin anlaşılması için Peşkovski'den bir 

alıntı yapalım: "Dilbilgisinin tek tek kelimelerin biçimlerini inceleyen kısmı 

morfolojidir", "Dilbilgisinin kelime birleşimlerinin biçimlerini inceleyen kısmı söz 

dizimidir." (Jubanov, 2010: 81). Saussure’ün yaptığına benzer şekilde Sovyet 

Hükümetinin yüksek okulları için hazırladığı kitaplarda fonetik ve morfoloji ayrı bilim 

dalları halinde yer almıştır. Komisyon hazırladığı kitapta dil bilgisini morfoloji ve 

sentaks olarak kabul ederken fonetik ve fonoloji bölümünü Saussure’ün yaptığı gibi 

ikiye ayırmış ve müstakil bilim olarak ele almıştır (Jubanov, 2010: 81-82). Jubanov 

benzer bir yol izlese de dil bilgisi çalışmalarında fonetik ve fonoloji üzerine yapmış 

olduğu tespitler ile Kazak dil biliminin temelini atmış olur.  

Dil çalışmalarında tarihsel ve karşılaştırmalı çalışmaları doğru bulmayan ve 

kendisi aslında fonetik bilimci olan Saussure de fonetik bilimini yapısal çalışmaların 

dışında tutarak daha çok cümle yapısına odaklanmıştır. Dil biliminde eş zamanlı 

(senkronik) çalışma olarak kabul edilen bu bakış açısına göre, dilci sadece belli 

bölgede kullanılan konuşma dilini eş zamanlı olarak bütüncül bir şekilde analiz 

etmelidir. Dilci geçmişte ne olduğunu, hangi değişimlerin ne zaman ve nasıl 

gerçekleştiğini analiz etmemelidir. “Bir görüş: Ferdinand de Saussure'e (ünlü bir bilim 

adamı olan İsviçre kökenli Fransız) göre; dilbilgisi, dilin genel durumunu temsil eder, 

yani onun söylediği şey statik dilbilimdir- bu dilbilgisidir. "Bu nedenle tarihsel bir 

dilbilgisine sahip olmak imkansızdır" der.” (Jubanov, 2010: 82-83). Jubanov’a göre 

“Onun hatası, dilin hiçbir zaman değişmeyen sabit bir şey olduğu fikrinden 

kaynaklanmaktadır.” (Jubanov, 2010: 88). 

Bu durumda fonetik bilimi bir ölçüde dilbilgisinin konusu kabul edilirken, ses 

değişimlerini ve seslerin görevlerini ele alan fonoloji bilimi dil bilgisinin dışında 

sayılmıştır. Saussure’ün eş zamanlı ve yapısal çalışmalarına büyük ölçüde uyan 

Jubanov, Kazak dilinin eş zamanlı (senkronik) gramerini yazmayı hedeflemiştir. Bu 

nedenle çalışmalarına fonetik bilimi ile başlamış ve morfoloji ve sentaks bölümleri ile 

devam etmiştir.   

Saussure, dilin belli bir yerde ve belli bir zaman dilimindeki halini önemsediği 

için dilin söz varlığını da önemsemiştir. Ona göre leksikoloji de dilcinin çalışma 

alanına girer ve dil bilgisinin bir konusudur.  Onun bu görüşünden etkilenen Jubanov 

çalışmalarında Kazak dilinin söz varlığına ayrı bir önem vermiştir. “Saussure ayrıca 

sözlükbilimi dilbilgisinin bir dalı olarak adlandırır, çünkü dil dünyanın genel 

durumunu tanımlar ve dil aynı zamanda kelimeleri de içerir (F. de Saussure. "Genel 

Dil Kursu", Rusça çevirisi. Moskova, 1933, 129-130 -131 sayfa). Bu kişi dilbilgisine 

fonetik eklemez, ancak yan yana bir bölüm ekler. (Jubanov, 2010: 82-83).  Jubanov’a 

göre Saussure morfoloji ve sentaks başta olmak üzere dil bilgisini üç bölüme ayırdı. 

“Buna fonetik bilimi giremez ancak leksikoloji girer…Dil bilgisi bir dilin aynı 

devirdeki özelliklerinin tümünü inceler” (Jubanov, 2010: 83). Böylece Saussure, 

kelime değişimlerini sözdizimsel olaylardan ayırmak ister, bu da onların dil bilgisinin 

iki parçası olduğu anlamına gelir. Jubanov’a göre “bu ayırım işe yaramaz çünkü kelime 

değişim olayları sözdizimseldir (Jubanov, 2010: 83). Jubanov’a göre, formalistler dil 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

63 

 

bilgisine leksikolojiyi de dahil ederler. Bu şekilde farklı fikirler kafa karıştırmaktadır.  

Ona göre bu bir paradokstur ve cevabı da yoktur. Aslında dil bilgisi söz varlığı ele 

alınmadan incelenemez. “Böyle bir derse gitmenin iyi bir fikir olduğunu 

düşünmüyorum. Eh, gramer her yerde, yazar var ama sorunun cevabı yok. Bu bir çeşit 

paradoks. Ama ne anlamı var, durum böyle! (12 Şubat 1937). Jubanov aslında ders 

kitabının sorular bölümünde sorduğu soruyla kendi fikrini dile getirmişti. “Neden 

dilbilgisine dilbilgisi diyoruz? (Eserin fonetik, morfoloji, söz dizimi olması gerekir)” 

(Jubanov, 2010: 84).  Demek oluyor ki Jubanov’a göre fonetik çalışmalarını da dil 

bilgisine dahil etmek gerekir.  

Jubanov, çalışmalarında (Saussure gibi) her ne kadar Kazak dilinin eş zamanlı 

yapılarına yönelik tespit, öneri ve kuramlar oluştursa da zaman zaman art zamanlı 

bakış açısı ile (Marr gibi) Kazak dilinin ve genel anlamda Türk dilinin geçmişine de 

gitmiştir. Sovyet dilciliğinin önemli isimlerinden Marr’ın ve Chikobava’nın da iddia 

ettiği gibi bir dilci “Dillerin tarihi olguları materyalist diyalektik yöntemiyle 

aydınlatılmalıdır; bu, genel olarak Sovyet biliminin ve özellikle dil biliminin tek 

yöntemidir. Yalnızca böyle bir dil tarihi, gerçekten bilimsel olacaktır. Sovyet dil tarihi, 

materyalist dil tarihi, idealist bir şekilde açıklanan herhangi bir diğer dil tarihiyle 

karşılaştırılır- ister değişimin nedeninin ruh olduğu Vossler'in anlayışı olsun, ister 

Durkheim'ın psikolojik sosyolojisinin dilbilimin temeli olarak hareket ettiği (Meillet) 

veya dilbilimin toplumsal psikolojinin bir parçası olarak ilan edildiği (Saussure) 

pozitivist yorum olsun. (Chikobava, 1950: 5). Jubanov, tarihsel dil bilimini daha önce 

benimsemiş bir bilim adamıdır ve bunu yaparken karşılaştırmalı bir bakış açısı tercih 

etmiş ve kazak dilini diğer Türk lehçeleri ve yabancı dillerle kıyaslama yolunu 

seçmiştir. İhtiyaç duyduğu zaman Türk lehçelerine başvuran Jubanov, bu yaklaşımı ile 

Saussure’den ayrılmıştır. Jubanov, alfabe ve yazı sorununu çözmek için diğer dillerin 

yanı sıra kazak dilinin tarihini de incelemiş ve şu yorumu yapmıştır: "Kazakça sesleri 

Kırgızcadaki gibi uzunluk-kısalıklara sahip değildir" (Jubanov, 2010: 346) . "Eski 

zamanlarda, Altay dillerimiz muhtemelen p ve b'nin yanı sıra k ve g'nin bir ve aynı 

harfle gösterildiği Uygur alfabesinde olduğu gibi ünlülerin sertliği ve yumuşaklığı 

farklılaşmamıştı” (Jubanov, 2010: 499).   

Saussure art zamanlı ve karşılaştırmalı çalışmanın dilciyi gereksiz yere 

oyaladığını düşünür. Ona göre geçmişte olup bitenler, geçmişte kalmıştır ve bugüne 

bir faydası yoktur. Jubanov ise Kazak dilinin bugünü geçmiş tarafından inşa edilmiştir 

ve gerektiğinde geçmişe başvurmak gerekir. Bu durumda Jubanov’un ikinci bir yönü 

ortaya çıkmış olmaktadır: Tarihsel karşılaştırmalı dilci olarak Jubanov. 

Jubanov’a göre, Saussure’ün dil bilimi anlayışı, sonuç olarak "standart 

dilbilim"in yapay yolunu tutmaktadır. Statik, durmak ve donmak anlamına gelir. Bu 

bakış açısına göre dilin doğası, dikey/art zamanlı olarak karıştırılmadan, yatay olarak 

yani doğrusal olarak (eş zamanlı/eş süremli) incelenmelidir. Örneğin fiil kategorisi 

zamanlara göre incelenebilir. Buna "diyakronik/art zamanlı dilbilim" denir. Saussure 

göre ise, eşzamanlı işaretler,dilbilgisi olarak kabul edilir. Junabov anlayışında 

dilbilgisinin modern Kazak dilinin ses ve şekil bilgisi gibi tüm önemli kısımlarını 

incelemek durumundadır.  Ona göre, gramer bölümü aynı zamanda sözlük bilimini de 

içermektedir, bu nedenle çalışmalara tarihsel-çağdaş söz varlığını da dahil etmek 

gerekir.   

Saussure böylece dilbilgisinin kapsamını fonetik(kısmen), morfoloji, 

sözdizimi, kelime bilgisi bölümleri olarak tanımladı. “Dolayısıyla morfolojiye dahil 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

64 

 

olan kategorilerimizin sözdizimine, sözdizimine dahil olan nesnelerimizin ise 

morfolojiye dahil olduğunu söylemek de mümkündür. Örneğin: " Men oquwşımın/Ben 

öğrenciyim" cümlesinin, "men-mın" morfemlerinden ilkinin ikincisini söylemeden 

söylenebileceği veya ikincisini söylerken birincisinin atlanabileceği anlamına geldiği 

bilinmektedir. F. de Saussure buna sözdizimi/sintagma adını verdi ve birinci ile ikinciyi 

birleştirmeye “sintagma zinciri” adını verdi (Jubanov, 2010: 88).  Jubanov’a göre dilci, 

morfoloji ve sözdizimsel özelliklerini ayırırken, "men-mın" unsurları hakkında bir 

görüş ifade etmiş olur. “Onun bakış açısına göre bu iki unsur morfolojinin nesnesi 

olarak adlandırılırlar, oysa aynı kelime parçaları, ileri-geri sözdizimsel unsurlarla 

ilişkilidir ve anlamları söz dizimsel olarak işaretlenir. Aslında "-mın" eki, fiili/yüklemi 

"men" ismine bağlar, dolayısıyla bu öğeler sözdizimsel olarak ilişkilidir. Sonuç olarak 

anlam ile form birbirine karışmamışsa o zaman formalist bir anlayış oluşur. Kısaca, F. 

de Saussure'ün görüşü dinamik değil, statik bir dogmadır, dinamiklik değişim 

demektir, dinamik bakış da gelişme ve değişim süreci içerisindedir” (Jubanov, 2010: 

88). 

Kendisinden önceki dilcilerden önemli ölçüde etkilenen Jubanov, Saussure’den 

başka bize göre Marr’dan da önemli ölçüde etkilenmiştir. Malbakov, Jubanov’un Marr 

ile organik bağlantısını şu şekilde ortaya koyar. “Jubanov, 1930 sonbaharında 

Leningrad'a döndü ve SSCB Bilimler Akademisi Dil ve Düşünce Enstitüsü'ne (şimdiki 

Dilbilim Enstitüsü) transfer oldu ve burada "Japhetidology Semineri"nde yüksek lisans 

öğrencisi oldu. K. Zhubanov'un bilimsel çalışması bu dönemde, lisansüstü yıllarında 

başlıyor. Akademisyen Akhmet Zhubanov'a göre, o akademik yıllarda Kudaibergen 

Kuanuly "Marrizm ve Marksizm" adlı bir makale yazdı ve bunu Alimov'a okudu 

("Kazak edebiyatı", 5 Aralık 1957, Sayı 49)” (Малбақов, 2013: 18). 

Dil bilgisinin kapsamı ve tanımı konusunda değişik görüşlere yer veren 

Jubanov, Marr’ın dil bilgisi anlayışını şöyle özetler. “Marr bir gramer oluşturmamış 

olsa da diğer konularda olduğu gibi bu alanda da parçalı görüşler bırakmıştır. “O şöyle 

dedi: ‘Dilbilgisi dil sorununu çözer’; bir de "gramer yapısı" kelimesi var. Ona göre 

morfoloji sözdizimsel bir tekniktir, fonetik ise morfolojinin malzemesidir. Sözdizimi 

asıl amaca hizmet eder, morfoloji işlevini yerine getirir ve fonetik de öyle. Aralarında 

derin bir bağ var. Çok eski zamanlardan beri bilim adamları bu sorunu ayrı ayrı 

tanımlamışlar ve aralarındaki bağlantıyı keşfedememişlerdi. Onlar fonetiğin ses bilimi 

olduğunu söylerlerdi” (Jubanov, 2010: 89). Jubanov'un dil anlayışı büyük ölçüde 

Marr'ın tanımladığı bu dilbilgisi anlayışına büyük ölçüde uyar. Bu açıdan 

baktığımızda, Jubanov'un yöntem olarak Saussure'den etkilendiğini, mantık ve 

düşünsel olarak ise Marr'dan etkilendiğini söylemek mümkündür.  

Yukarıda Saussure’ün dil bilgisi anlayışından bahsetmiştik. Dili bir sistem 

olarak gören Saussure her ne kadar fonetik bilimini de dilbilgisine dahil etse de ona 

göre dil bilgisi morfoloji, sentaks ve sözlük biliminden oluşuyordu. Marr ise 

morfolojiyi söz diziminin bir parçası saymış, fonetik bilimini ise morfolojinin bir 

parçası olarak görmüştür. Marr’a göre, morfolojide de söz diziminin bir parçasıdır ve 

fonetik ile birlikte hepsi birbirine bağlı işlevlerini yerine getirir. Bu durumda Marr’ın 

yaklaşımı Jubanov’a daha yakındır, çünkü Jubanov çalışmalarında fonetik ve fonoloji 

bilimini dışlamadan dil bilgisi çalışmaları yapmıştır. Fonoloji bilimi esasında tarihsel 

bir boyut taşıyordu ve dil Jubanov’a göre durağan değil değişkendi. Bu değişimi 

bilmeden veya keşfetmeden çağdaş dilin grameri yazılamazdı. Dillerin kökeni ve 

geçmişi konusunda önemli görüşleri olan Marr ise, çalışmalarının çoğunu art zamanlı 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

65 

 

temelde yapmıştır. Onun yaptığına benzer şekilde Jubanov da özellikle fonetik ve 

fonolojik temelde Türk dilinin ve Kazakçanın eski devirlerine sık sık gitmeye 

çalışmıştır. 

Bu konuda Jubanov şu bilgiyi verir. “Marr, dil gelişimi tarihinde dilbilgisi 

kategorisinin nasıl ortaya çıktığını açıkladı. Ona göre gramer kategorisinin dalı 

modern zamanlarda yaratılmıştır. İlk dil dilbilgisi işaret dili ile konuşma dilinin 

karıştırılması ile kategorilere bölünmüştü.  İsimler yani nesnelerin adları söylenir ve 

fiiller jestlerle gösterilir. Geçmişte kelimenin anlamının bir fiil tarafından 

gerçekleştirildiği (yorumlandığı), bu modern kelimelerin bazı anlamsal içeriklerinden 

anlaşılmaktadır. Rusçada çağırmak anlamındaki “zov-ut” kelimesi “söz” anlamındaki 

“zov” kökünden türetilmiştir” (Jubanov, 2010: 89). Şu halde dilin bugünkü halini 

anlamak için ne zaman ve nasıl otaya çıktığını bilmek gerekir. Kelimelerin oluşum 

aşamalarını ve fonetik değişim durumlarını bilmek gerekir. Jubanov da Marr gibi 

düşünen bilim adamları arasında yer almıştır. 

Marr’a göre isim olmasaydı fiil de olmazdı; tekil ve çoğul haller de öyle. 

İsimler kategorisinde sınıflandırma grup özelliğinden kaynaklanıyorsa, fiilin 

sınıflandırılması da buna bağlıdır. "Atın yattığı yerde tüy vardır" diye bir söz vardır. 

Bu sözle Jubanov her tarihsel yapının günümüzde de bir izinin olduğunu ve 

silinmediğini vurgulamak ister. Kısacası zaman ilerledikçe fonetik yapılar iz bırakır. 

Dünde ne olduğunu bilmeden bugünün nasıl oluştuğunu bilmek zordur. Bu nedenle 

dili bir bütün olarak hem art zamanlı hem de eş zamanlı incelemek gerekir. Benzer 

şekilde Marr; “Morfoloji sözcüksel, fonetik ve sözdizimsel teknikleri içerir; fonetiğin 

sözdizimsel, sözcüksel ve morfolojik teknikleri kullandığı söylenir” (Jubanov, 2010: 

89) diyerek dili birbiri ile bağlantılı işleyen kurallar bütünü olarak görmüş, bu 

kuralların geçmişten günümüze değişerek ve birleşerek devam etiğini vurgulamıştır.   

Marr, Saussure’ün aksine leksikolojiyi dil bilgisinin parçası olarak görmez. 

Hatırlarsak Saussure leksikolojiyi dil bilgisinin bir parçası saymıştı. Jubanov aslında 

iki bilim adamının arasında orta yolu seçmiştir. O, dil bilgisi çalışmalarında söz 

varlığının önemli olduğunu kabul eder ve hem eski dönemlerden hem de çağdaş 

dönemden örnekler getirir. Buna karşın leksikoloji fonetik, morfoloji ve sentaks gibi 

gramatik bir yapı içinde yer almaz. Jubanov, Kazak dilinin gramerini yazarken söz 

varlığından örnekler verir ancak bu örnekler onunun için birer araçtır. “Marr'ın 

dilbilgisi hakkındaki yorumlarından alıntı yapan K. Zhubanov, kelime dağarcığının 

dilbilgisine ait olmadığı sonucuna vardı (Малбақов, 2013: 86). Jubanov’a göre; 

“Neden hiçbir derste kelime bilgisinin gramere dahil edilmediğini söylüyoruz? 

Dilbilgisi hazır şeylere bakmaz, kelime hazinesi hazır malzemedir. Dil neyin hazır 

olduğunu, neyin hazır olmadığını bilir, konuşmanın bölümlerini bilir ve biz cümleleri 

onlardan inşa edebiliriz. Bu nedenle kelime bilgisi zaten bağımsız bir kelimedir ve 

dilbilgisine dahil edilmemiştir. ...Dilbilgisi kelime oluşturma tekniğine bakar; 

kelimenin tür ve karakterini inceler” (Jubanov 2010: 90).  Bu nedenle sözlük zaten 

bağımsız kelimelerden oluşur, hazırdır ve daha sonra dilbilgisine girmez. Ona göre 

“harf materyali, hece materyali, söz materyali ve ekler hazır halde bulunur. Dil 

kullanıcısı bunları alır ve bir sistem içinde kullanır. Morfoloji sözcüksel ihtiyaçları ve 

sözdizimsel ihtiyaçları kullanır. Bu ikisini gerektiren morfolojiyi, yani kelime üretim 

tekniğini belirler; Malzemenin doğasını belirler. Fonetik; sözdizimi, morfoloji ve 

kelime dağarcığı için gereklidir. Fonetik anlam ve yapı çözümlemesine de yardımcı 

olur. Kazakça birbirine benzeyen az-as ve at-et ikiliklerinin hem morfolojik hem de 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

66 

 

sentaktik ayırımını fonetik bilimi belirler. Bu seslerdeki farklılık anlamsal farklılığı 

ortaya çıkarır ve bu da leksik bir durumdur” (Jubanov, 2010: 90).  

Etimoloji bilimi kelimelerin (aslında dilin) kökenini araştırır. Bir dilci için 

etimoloji ne kadar önemli olmalıdır? Bu soruya Saussure açısından cevap verecek 

olsak olumsuz cevap veririz, çünkü kelimenin geçmiş hali dil bilgisi için önemli 

değildir. Ancak Yafetik dil anlayışının kurucusu Marr için geçmiş bir arkeoloji gibidir 

ve mutlaka geçmişte kazı çalışması yapmak gerekir. Etimoloji biliminin önemini bilen 

Jubanov da Marr gibi düşünür ona göre kelimelerin etimolojisini iyi bilmek gerekir 

(Jubanov, 2010: 90). 

Yafetik anlayışın kurucusu ve savunucusu olan Marr, dilin tarihsel geçmişi ile 

birlikte ele alınması gerektiğini ileri süren bir dilcidir. Ona göre bugün dünle birlikte 

inşa edilebilir ve bugünkü diller tek kökten gelmez, ancak birleşerek tekleşir ve 

yeniden oluşur. “Sözde "yeni dil doktrini" veya "Japhetik teori" (ikinci terim aynı 

zamanda Marr'ın daha sonra terk ettiği önceki döneme ait fikirleriyle bağlantılı başka 

bir anlama da sahiptir), 1923-1924'te Marr tarafından oluşturuldu ve 1934'teki 

ölümüne kadar onun tarafından defalarca değiştirilerek vaaz edildi. İkincil 

ayrıntılardan soyutlanan temeli, dilin tarihsel gelişimine ilişkin iki fikirden 

oluşuyordu. Bunlardan ilki, tek bir proto-dilin ayrı ama genetik olarak ilişkili dillere 

kademeli olarak parçalanması hakkındaki olağan dilsel fikirlere taban tabana zıttı. 

Marr'a göre dil gelişimi ters yönde, çokluktan birliğe doğru ilerlemektedir… Pek çok 

geçişin sonucunda dillerin sayısı azalır ve komünist bir toplumda bu süreç, var olan 

tüm dillerden farklı bir dünya dilinin yaratılmasıyla sonuçlanacaktır.”  

Marr'a göre, diller birbirinden bağımsız olarak ortaya çıkmış olsalar da, her 

zaman kesinlikle farklı hızlarda tek tip yasalara göre gelişmişlerdir. Sesli konuşma, 

ilkel toplumda sihirbazlar arasında ortaya çıktı ve başlangıçta bir sınıf mücadelesi 

aracıydı. İlk başta, tüm halklar arasında "yaygın çığlıklar" karakterine sahip olan aynı 

dört element SAL, BER, ION, ROSH'tan oluşuyordu. Yavaş yavaş bunların 

kombinasyonlarından kelimeler oluştu, fonetik ve dilbilgisi ortaya çıktı. Üstelik tüm 

diller, sosyo-ekonomik gelişmişlik düzeyine göre belirlenen aynı aşamalardan geçer. 

Şu veya bu ekonomik düzeydeki herhangi bir insan, mutlaka bu düzeye karşılık gelen 

aşamada olan bir dile sahiptir (biçimsiz, eklemeli, çekimli vb.); üstelik dünyanın 

herhangi bir yerinde sosyo-ekonomik gelişmenin belli bir düzeyinde aynı anlamlar 

aynı şekilde ifade edilir. Ekonomik temel değiştiğinde, üst yapının bir parçası olan dil, 

devrimci bir patlamaya uğrar ve hem yapısal hem de maddi olarak niteliksel olarak 

farklılaşır; ancak herhangi bir dilin herhangi bir kelimesinde tanımlanabilen dört öğeye 

kadar dilde önceki aşamaların izleri kalır; Marr bu tür izlerin araştırılmasını dilbilimsel 

paleontoloji olarak adlandırdı. 

Sonuç 

Sonuç olarak Jubanov üzerinde pek çok bilim adamının etkisi vardır diyebiliriz. 

Bunlar arasında Saussure, dilin eş zamanlı ve yapısal olarak (morfoloji, sentaks ve 

sözlük bilimi) analiz edilmesi gerektiğini vurgularken, Marr dilin tüm unsurlarının 

birbiri ile bağlantılı ele alınmasını, dilin söz dağarcığının da dilbilgisine dahil 

edilmesini iddia eder. Marr’a göre dillerin tarihi ele alınmadan, çağdaş bir dil bilgisi 

yazmak mümkün olmaz.  Bu durumda dil çalışmalarında kelimelerin “etimolojisi” 

önemlidir. Jubanov bu iki dilci arasında orta yolu seçmiştir denebilir. Jubanov, yöntem 

ve bakış açısı olarak Saussure’e yaklaşırken, mantık ve duygusal olarak Marr’a yakın 

durur. Jubanov’un orta yolu seçmesinin nedeni, bir yandan Kazak dilinin gramerini 



Ferhat Karabulut / Kazak Dilbilimci Kudaybergen Jubanov’un Bilimsel  

Anlayışında Baytursinuli, Saussure ve Marr’ın Etkisi 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

67 

 

yazarken, diğer yandan Kazakların köklü bir geçmişinin olduğunu vurgulamaktır. O 

hem bir dilci hem de milli uyanışın bir öncüsü olmayı hedeflemiştir denebilir.  

Jubanov’un; Saussure’ün ve Marr’ın dil anlayışını ne ölçüde önemsediğini 

görmek için değişik zamanlarda yazdığı makalelere de bakmak yeterli olacaktır.  

Onun, dilbilgisi alanına ilişkin düşüncelerini ve Saussure’e ve Marr’a ne ölçüde önem 

verdiğini görmek için yazdığı makaleler şunlardır: “Dilbilgisi neye bakar, hangi 

konulardan oluşur?", "Dilbilgisi nedir?", "F. de Saussure'ün dile yaklaşımı", "Marr ve 

dilbilgisi", "Dilbilgisini kim ve nasıl yazdı", "Kelime temel anlam ve gramer anlamı” 

bölümlerinde ele almıştır (Jubanov, 2010). 

 

 

Kaynakça 

Алпатов, В.М., “Марр, Марризм И Сталинизм”, 

http://russcience.chat.ru/papers/alp93sp.htm#_ftn2 (alındı: 17.06.2024) 

Chikobava, Arnold Stepanovich 1950. О nekotoryh voprosah sovetskogo 

yazykoznaniya. Pravda 9.05.1950: 3–5. 

Гаспаров, Борис Михайлович (2021). “Марр и Соссюр: сто лет спустя”, Voprosy 

Jazykoznanija, № 1, s. 104. 

Jubanov, Kudaybergen (2010). Kazak Tili Jönindegi Zerttewler, 3. Baskı, 

Almatı:Atamura Basımevi, Ss. 608. 

Жұбанов Қ. Қазақ тілі жөніндегі зерттеулер. –Алматы: «Ғылым», 1966 

Kazak edebiyatı", 5 Aralık 1957, Sayı 49 

Малбақов, М. (2013). Ұлы Дала Тұлғалары /Құдайберген Жұбанов / Жалпы 

редакциясын басқарған филол.ғ.д.,. –Алматы: А.Байтұрсынұлы 

атындағы Тіл білімі институты,– 448 бет. 

Saussure, Ferdinand de (1933). "Genel Dil Kursu", Rusça çevirisi. Moskova. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

ROMA’NIN VANDAL GENERALİ STILICHO ve ÖLÜMÜ / 

Stilicho, The Vandal General of Rome and His Death 

Abdulkadir BARIŞ 

 

 

Özet 

Flavius Stilicho, Roma İmparatorluğu’nun Kavimler Göçü sonucunda sınırlarının barbarlarca 

zorlanmaya başladığı bir süreçte dünyaya gelmiştir. 360 yılının başlarında doğduğu tahmin edilen 

Stilicho’nun ilk dönemleri hakkında detaylı bilgi bulunmamaktadır. İmparator Theodosius, yükselen 

Got tehlikesine karşı doğu sınırlarını güvence altına almak istemiş, Pers İmparatorluğu’na gönderdiği 

elçilik heyetinde Stilicho’ya da yer vermiştir. Aldığı vazifede görece bir başarı sağlayan Stilicho 

imparatorun kızı Serene ile evlenmiştir.  Theodosius ile kurduğu akrabalık sonucu Stilicho’nun devlet 

içindeki nüfuzu artmıştır. İmparatorlukta hızla yükselen Stilicho’ya 393’te Magister Militum unvanı 

verilmiştir. Theodosius, vefat ederken Stilicho’yu oğlu Honorius’un naibi ve hamisi olarak 

görevlendirmiş böylece Stilicho resmen olmasa da fiilen batı kanadının imparatoru olmuştur. On üç yıl 

sürdürdüğü naiplik görevini imparatorluk sınırlarını barbar kavimlere karşı korumakla geçirmiştir. 

Mora, Afrika ve Galya Eyaletlerine başarılı seferler düzenlemiş ve imparatorlukta çıkan isyanları zekice 

bastırmayı bilmiştir. 400 yılında imparatorluğun batı kanadının konsülü olan Stilicho 408’de bir komplo 

sonucu öldürülmüştür. Roma’nın muhaliflerce Vandal olarak adlandırdığı generali yaptıklarıyla Batı 

Roma İmparatorluğu’nun yıkılmasını geciktirmiştir. Batı literatüründe işlenen fakat literatürümüzde 

eksik kalan bu şahsı konu edinen çalışmamızda dönem ve Batı Roma yönetiminin daha iyi anlaşılması 

için ana kaynaklar ve tetkik eserler kullanılarak Stilicho’nun kısaca hayatı, faaliyetleri ve ölümü ele 

alınıp değerlendirilecektir.  

Anahtar Kelimeler: Flavius Stilicho, Roma İmparatorluğu, Kavimler Göçü, Alaric, Gotlar. 

 

Abstract 

Flavius Stilicho was born during a period when the borders of the Roman Empire were being 

pressured by barbarians as a result of the Migration Period. There is no detailed information about the 

early life of Stilicho, who is estimated to have been born in the early 360 year. Emperor Theodosius, 

wanting to secure the eastern borders against the rising Gothic threat, included Stilicho in the embassy 

he sent to the Persian Empire. Stilicho, who achieved relative success in this mission, married the 

Emperor’s daughter, Serena. As a result of his familial connection with Theodosius, Stilicho's influence 

within the state increased. Rapidly rising in the imperial ranks, Stilicho was given the title of “Magister 

Militum” in 393. Upon Theodosius's death, Stilicho was appointed as the guardian and protector of his 

son, Honorius, thereby becoming the de facto ruler of the western part of the empire. He spent his 

thirteen-year regency defending the imperial borders against barbarian tribes. He conducted successful 

campaigns in the provinces of Morea, Africa, and Gaul, and skillfully suppressed rebellions within the 

 
 Doktora Öğrencisi, Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.   



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

69 

 

empire. Stilicho, who became consul of the western empire in 400, was killed in 408 as a result of a 

conspiracy. Known as a Vandal by his opponents, Stilicho's actions delayed the fall of the Western 

Roman Empire. Our study, which focuses on this figure who is well-documented in Western literature 

but less so in our own, will examine and evaluate Stilicho's life, activities, and death using primary 

sources and research works to better understand the period and the administration of the Western Roman 

Empire. 

Key Words: Flavius Stilicho, Roman Empire, The Migration Period, Alaric, Gots. 

 

 

Giriş 

Flavius Stilicho’nun konsül olduğu dönemi ele almadan evvel kendisinden 

önceki Roma dünyası hakkında kısaca izahat vermek yerinde olacaktır. Kavimler 

Göçünün “migratio gentium” başlangıcıyla birlikte Roma İmparatorluğu’nun kuzey 

ve doğu sınırlarının zorlanmaya başladı. İmparatorluk tacının sık sık el değiştirdiği, iç 

savaşlar ve buhranların yaşandığı III. yüzyıl krizi de Roma devletini askeri ve 

ekonomik açıdan yıpratmıştı.1 Sınır çatışmaları, göç eden kavimlerin yurt arayışları, 

Roma’nın çökmeye yüz tutan ordu ve siyaset sistemi devlet organizmalarının işlevini 

yitirmesine sebep olmuştu. Göç eden Germen uluslar Roma’nın hüküm sürdüğü 

coğrafyada fetih hareketlerine girişmekten çok yer arayışında bulunmuşlardı.2 Kaldı 

ki bu kavimler Roma İmparatorluğu’nu yıkmaktan çok ona entegre olmak istemiş ve 

hayranlık beslemişlerdi.3 Yaşadıkları coğrafyanın iklim elverişsizliği üzerine bir de 

Hun akınlarına maruz kalan uluslar çiftçilikten ziyade hayvancılık ile uğraştıkları için 

göç ettikleri bölgelerde “lebensraum” diğer bir ifadeyle yeterli yaşam alanı 

bulamamışlardı.4 Tabii olarak kavimlerin yurt arama süreci Roma İmparatorluğu ile 

çatışmalar yaşamalarına sebep olmuştu. I. Constantinus (272-337) döneminde 

barbarlar Balkan yarımadasına sürekli saldırıda bulunmuşlardı. İmparator 

Constantinus tarafından mağlup edilen Gotlar zaman ilerledikçe saldırganlıklarını 

yitirmiş, 370’li yıllara kadar Roma’nın kuzey topraklarının bekçileri olmuşlardı.5  

Kavimler göçüne net bir neden ve başlangıç tarihi vermek zordur. İmparator 

Dioclitianus (245-311) haleflerinden çok önceleri barbarlar ile sınır çatışmaları 

yaşamıştı. Göreve geldiğinde tek bir yöneticinin imparatorluğu yönetmesinin sağlıksız 

olacağına inanarak Panonyalı Maximianus Herculius’u (250-310) önce Caesar olarak 

sınır mücadelelerinde görevlendirmiş daha sonra yönetimine ortak Augustus ilan 

etmişti.6 Roma’nın ikili yönetiminin ilk adımı bu zamanda atılmıştı. Reform 

hareketlerine devam eden Dioclitianus ordu sisteminde de değişikliğe gitmişti. 

Öncesinde sadece büyük sınır garnizonları bulunan imparatorluk ordusu takviye 

edilmiş ve daha küçük bölüklere ayrılmıştı.7 Ayrıca “exertitus comitantes” adlı 

 
1 Ammianus Marcellinus, Roma Tarihi, Çev. Samet Özgüler, Historia Kitap, İstanbul 2020, s. 9. 
2 Herwing Wolfram, Germenler Kökenleri ve Roma Dünyasıyla İlişkileri, Çev. Tuğba İsmailoğlu Kacır, 

Kronik, İstanbul 2020, s. 99-100. 
3 Muammer Gül, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Bilge Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2017, s. 29. 
4 R. H. Carless Davies, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Çev. Rümeysa Şişman, Dergâh Yayınları, İstanbul 

2020, s. 40-41.  
5 Charles William ve Chadwick Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev. Ekin Duru, Say Yayınları, 

İstanbul 2021, s. 32-33. 
6 Eutropius Kısa Roma Tarihi, Çev. Çiğdem Menzilcioğlu, Alfa Yayınları, İstanbul 2023, 9/20-24, s. 

156-158. 
7 William Stearns Davis, Roma İmparatorluğu Tarihi -Ana Hatları ile-, Çev. Elif Bulanalp, Ark 

Kitapları, İstanbul 2023, s. 194-195. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

70 

 

muhafız birimleri kurmuştu.8 Dioclitianus yönetimiyle birlikte Roma’nın ademi 

merkeziyetçiliği esas alması göç sonrası Germen ulusların devlet sisteminde yer 

almaları ve kendi organizasyonlarını kurmalarına katkı sağlamıştı.9 364 yılında 

İmparator Jovian’ın ani ölümü ile imparatorluk yönetimi iki kardeş arasında paylaşıldı. 

İmparatorluğun batı kanadının başına I. Valentinius (321-375) doğu kanadının 

başınaysa Valens (328-378) geçti.10 I. Valentinius, batıda Alamanlar ve diğer barbarlar 

ile mücadele ve müzakerelerde bulunurken kardeşi Valens Ermenistan eyaleti için 

Perslerle çatışmalarda ve görüşmelerde bulunuyordu.11 Roma İmparatorluğu, 

kuzeyinden ve doğusundan topraklarına akan barbar kitlelerine karşı tecrübe 

kazandıkça yeni politikalar geliştirmeye başladı. Barbarlar arasında güç dengelerini 

ayarlıyor farklı kavimleri birbirlerine kırdırıyorlardı.12 Elbette bu politika yeterli 

değildi. İmparator Valens, Adrianapol’de (Edirne) isteklerini ve uzlaşma tekliflerini 

kabul etmediği Gotlar tarafından mağlup edilip öldürüldüğünde imparatorluğun doğu 

kanadı yöneticisiz ve ordusuz kalmıştı. I. Valentinius’un oğlu Gratianus (353-389) 19 

Ocak 379 tarihinde Theodosius’u (347-395) Augustusluk makamına yükseltip doğu 

kanadının idaresini kendisine verdi.13  Theodosius, Doğu Roma ordusunun imha 

olurcasına ağır bir mağlubiyet aldığı bu süreçte Got tehlikesine karşılık ilk etapta 

orduda değişime yöneldi.14 Acemi askerleri barışçıl sınır eyaletlerine gönderdi ve 

orada bulunan tecrübeli askerleri merkeze çağırıp ordusunu güçlendirdi. Gotlarla 

girdiği mücadeleden yine mağlubiyetle ayrılan Theodosius siyasetini değiştirdi.15 

Artık sınırdaki barbar ulusları istedikleri yerlere iskân edip orduda görev veriyordu. 

İmparatorun çoğu generali Romalılarca barbar olarak zikredilen halkların fertlerinden 

oluşuyordu.16 Öyle ki imparatorun ordusunda kırk bin Germen atlısı vardı ve Roma 

askerlerinden daha fazla ücret alıyorlardı.17 Stilicho tarih sahnesine çıkarken barbar 

addedilen uluslar Roma devlet ve kültürünün her alanına nüfuz etmişti. Ordudaki 

Germenler kendi adetlerini sergiliyor ve yeni krallarını kalkan üzerinde 

yükseltiyorlardı. Roma ordusu barbarlaşırken barbarlar Romalılaşıyordu.18 

Flavius Stilicho’nun doğum tarihi, yetiştirilme tarzı ve eğitimi hususunda 

detaylı bilgilere sahip olmamakla birlikte 360 yılında doğduğu düşünülmektedir.19 

Stilicho’nun babası İmparator Valens hizmetinde görev ve rütbe alan soylu bir Vandal 

subayıydı.20 Annesi hakkında bilgi ise neredeyse yoktur. Stilicho’nun genç yaşta 

önemli birliklerde görev alması annesinin belli bir statüye sahip olduğunu 

 
8 George Ostragorsky, Bizans Devleti Tarihi, Türk Tarih Kurumu, Ankara 2015, s. 39. 
9 Pınar Ülgen, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2022, s. 18.   
10 Alexander A. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev. Tevabil Alkaç, Alfa Yayın, İstanbul 2016, 

s. 98. 
11 Görüşmeler ve mücadele için bkz. Ammianus Marcellinus, Roma Tarihi, XXX/I-III, s. 557-562 
12 Davies, Orta Çağ Avrupa Tarihi, s. 42. 
13  Ostragorsky, a.g.e., s. 48. 
14 Adrianapol savaşı hakkında detaylı bilgi için bkz. Ammianus Marcellinus, XXXI/XII-XIII, s. 608-

615. 
15 Huges, a.g.e., s. 12. 
16 Vasiliev, a.g.e., s. 109. 
17 William ve Oman, a.g.e., s. 39. 
18 Davies, a.g.e., s. 49. 
19 Ian Huges, Stilicho The Vandal Saved Rome, Pen & Sword Military, United Kingdom 2010, s. 1.  
20 Edward Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, Cilt III, Çev. Asım Baltacıgil, 

İndie Yayınları, İstanbul 2019, s. 51-52; David Natal, “Stilicho”, The Oxford Dictionary of Late 

Antiquity, Ed. Oliver Nicholson, Oxford University Press, United Kingdom 2018 s. 1417 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

71 

 

düşündürmektedir.21 Stilicho, Diocletianus'un çıkardığı yasaya uyarak, babasının 

mesleği olan askerliğe yönelip erken yaşta orduya katılmıştı. Babasının rütbesi ve 

annesinin olası yüksek statüsü nedeniyle kariyerine seçkin birliklerden “protectores” 

arasında başladı.22 Stilicho’nun şairi Claudianus epeyce abartılı övdüğü komutanın 

boylu poslu ve güçlü kuvvetli oluşunu “eskilerin yarı tanrılarından da uzun” diyecek 

denli abartmış ve bunu halkın ağzından dile getirmişti. Doğu'nun süvarileri, piyadeleri 

ve okçuları Stilicho’nun askeri meziyetlerine hayrandı.23 Stilicho siyasi sahnede ön 

plana çıkana kadar hakkında bildiklerimiz bununla sınırldır. Jhon Bury çağı “Roma 

imparatorları, devlet adamları ve generaller belirsiz figürlerdir, bazıları sadece 

isimdir.” şeklinde tanımlar.24 Tabiri Stilicho’nun yükseldiği dönemi oldukça iyi 

yansıtmaktadır. 

Romalı General Magnus Maximus, Britanya’da isyan edip kendini imparator 

ilan ettiğinde Theodosius doğudaki sorunlarla uğraşıyordu. Britanya’da bulunan Roma 

ordusu eski Roma dinine bağlıydı.25 Bu sebeple Gratianus ve Theodosius’un Hristiyan 

olması onları rahatsız etmişti. Magnus Maximus, Britanya’da kendisini imparator ilan 

ettikten sonra Galya’ya yürüyüp bölgeyi ilhak etti. Amacı Roma’ya geçip tahta 

oturmaktı nitekim Gratianus ile tutuştuğu savaşı kazandı. O sıralarda Gratianus’un 

kardeşi II. Valentinius ise Roma’da yönetimi devralmıştı. Magnus Maximus, Roma’ya 

yürümeden önce Thedosius’a mektup yollamış imparatorluğunun tanınmasını 

istemişti. Theodosius, ilk etapta siyaseten bu isteği kabul etmek zorunda kaldı. Kendisi 

üst Augustus olmak suretiyle II. Valentinius ve Magnus’da Roma imparatoru sayıldı.26 

Theodosius, Magnus ile karşılaşmadan önce imparatorluğun doğu sınırlarını 

güvence altına almak istiyordu zira Ermenistan bölgesinin yönetimi hususunda Pers 

İmparatorluğu ile çekişme halindeydi. Thedosius arkasında Pers İmparatorluğu’nu 

bırakıp batıya, Magnus üzerine yönelemezdi. Anlaşma için Pers İmparatoru III. 

Şapur’a gönderdiği elçi ise henüz yirmili yaşlarında bir komutan olan Stilicho idi.27 

Birçok Romalının gözünde bilhassa Batı Romalılarca barbar lekesi taşıyordu. Tarihçi 

Orosius, Stilicho’yu: “Vandallardan doğma, savaşmaya uygun olmayan aç gözlü, hain 

ve hilebaz bir ırktandır.” diye niteler.28  

Stilicho heyette bulunmaktaydı, lakin John Lydus'un aktarımına göre 

görüşmeler Sporacius adında bir görevli tarafından yönetilmişti.29 Kimi yazarlara göre 

384 kimilerine göre 387 yılında Stilicho’nun da bulunduğu elçilik heyeti tarafından 

müzakere edilen Theodosius ve III. Şapur (ö.388) arasındaki antlaşmaya göre 

Ermenistan eyaleti ikiye bölündü. Beldenin beşte biri Roma İmparatorluğu’na bağlı 

bir prensin, geri kalanı ise Pers İmparatorluğu’na bağlı bir vasalın yönetiminde 

 
21 Ian Huges, a.g.e., s. 14. 
22 Huges, a.g.e., s. 14. 
23 Edward Gibbon, a.g.e., s. 53. 
24 J.B. Bury, History of the Later Roman Empire, Vol. I, Newyork 1958, s. VIII. 
25 Eski Roma dini için bkz. Cyril Bailey, Antik Roma’nın Dini, Çev. Peren Gülmez, Balkan Sanat Yayın, 

İstanbul 2021, s. 29,35. 
26 Susan Wise Bauer, Ortaçağ Dünyası, Çev. Mustafa Küpüşoğlu, Alfa Yayınları, İstanbul 2022, s. 81-

82. 
27 Gibbon, a.g.e., s. 53; Bauer, a.g.e., s. 84. Roma ve Sasani İmparatorluklarının mücadelesi için bkz. 

Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Târîhu’t-Taberî “Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk”, Cilt II, Thk. Muhammed 

Ebu’l-Fazıl İbrahim, Daru’l-Maarif, Kahire 1968, s. 55-62 
28  The Father of The Church Paulus Orosius The Seven Books of History Against the Pagans, Çev. Roy 

J. Deferrari, The Catholic University of America, Washington 1981, 7/37-38 s. 352.  
29 Huges, a.g.e., s. 15. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

72 

 

olacaktı. İmparatorluk açısından iç açıcı görünmese de bu anlaşma Theodosius için 

önemliydi. Böylece bölge iki imparatorluk arasında bölüşülmüş ve batı seferi önündeki 

engel kalkmıştı. Stilicho elçilik vazifesini görece etkileyici şekilde tamamlamıştı.30 

Elçilik vazifesinin ardından saraya dönen Stilicho, generalliğe terfi edip İmparator 

Theodosius’un hem yeğeni hem de evlatlık kızı olan Serene ile evlendi.31 Ian Huges, 

bu evliliğin sebebi hususunda net bir siyasi neden olmadığını elçilik vazifesinden 

veyahut askeri başarılardan ziyade bu evliliği “protectores” üyesi olan Stilicho’nun 

Serene’nin dikkatini çekmesine ve genç prensesin birleşme isteğine bağlar.  Böylece 

Theodosius, soylular ve saray çevresinde bu evliliğin kabulü ve pekişmesi için 

Stilicho’nun makamını yükseltmiş olmalıdır.32 Gibbon ise Claudianus’un övücü 

aktarımlarına ithafen Stilicho’nun prensese ve rütbelere talip olan bir sürü rakip 

arasında üstünlük kurduğunu aktarır. “Theodosius, servetini artırmak ve 

yeteneklerinden yararlanmak için akıllı ve yiğit Stilicho'yu korumasına almıştır.”33 

Bütün ordular “magister militum” emrindeydi ve Theodosius bu görevi ilerleyen 

dönemlerde damadı Stilicho’ya verecekti. 34 

İmparatorluğun Doğu sarayında bunlar olurken Batıda 15 yaşında tahta oturan 

II. Valentinus’un (371-392) annesi Iustina iktidarı eline almıştı. Iustina koyu bir 

Ariusçuydu ve Milano geleneksel piskoposu Ambrossio ile dini bir çatışma içine 

girmişti.35 Magnus Maximus bu çatışmaları fırsat bilmiş kendisi eski Roma dinine 

bağlı olsa da bu dini anlaşmazlıktan faydalanmıştı. Ordusu ile birlikte Milano üzerine 

yürüdüğünde II. Valentinius, annesi Iustina ve kız kardeşi Galla ile Pannonia’ya 

kaçmıştı. Theodosius, Pannonia’ya vardığında Iustina ile bir anlaşma yaptı. Magnus’u 

Milano’dan çıkarması karşılığında II. Valentinus’un kız kardeşi Galla ile evlenecekti. 

Prenses Galla hem güzeldi hem de Theodosius bu evlilikle eski askerî Valentinianus 

Hanedanı ile hısım olacaktı. Theodosius, memnuniyetle kabul ettiği bu anlaşmadan 

sonra Milano üzerine yürümüş ordusunun büyüklüğü ve acımasızlığının şayialarını da 

önden göndermişti. Magnus’un askerleri bu haberlerden o kadar etkilendi ki Magnus 

Maximus’u esir alıp Theodosius’a teslim etti. Theodosius, Milano’da Magnus 

Maximus’u idam ettirirken Frank kökenli generali Arbogast ise Magnus’un oğlunu 

Trier’de bulup öldürdü.36  

Theodosius'un 388'de Batı'ya yürüttüğü bu sefer sırasında Stilicho'dan 

kaynaklarda hiç bahsedilmemektedir. Bununla birlikte, “Domesticorum” olması 

sebebiyle koruyucu muhafız olarak sefere iştirak ettiği düşünülebilir. Bu görüş 

Roma'da bulunan iki yazıt tarafından desteklenmektedir. Bu sefer sırasında cereyan 

eden Siscia ve Poetovio Savaşlarında savaşmış olması kuvvetle muhtemeldir. Zira 

seferin ardından Theodosius'un doğuya dönüşüyle daha yüksek bir rütbeye terfi 

ettirilmişti.37 Theodosius, II. Valentinus’un eniştesi ve kurtarıcısı olmuş böylece 

 
30 Bury, a.g.e., s. 94; Bauer, a.g.e., s. 84. 
31 Mary T. Boatwright, Daniel J. Gargola, J.A. Richard Talbert, Noel Lenski, Romalıların Kısa Tarihi, 

Çev. İrem Kısacık, Alfa Yayınları, İstanbul 2020, s. 309; Josep Vogt, The Decline of Rome “The 

Metamorphosis of Ancient Civilization”, Orion Publishing, London 1993, 179; Bauer, a.g.e., s. 84-85. 
32 Huges, a.g.e., s. 15. 
33 Detaylı bilgi için bkz. Gibbon, a.g.e., s. 53-54. 
34 Bury, a.g.e., s. 36; Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 309. 
35 Bauer, a.g.e., s. 84-85. 
36 Sozomen, Ecclesiastical History of Sozomen in Nine Books From A.D. 324 to A.D. 440, Samuel 

Bangster, London 1846, 7/14, s. 342; Bauer, a.g.e., s. 84-85. 
37 Huges, a.g.e., s. 21. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

73 

 

etkisini imparatorluğun batı yakasına kadar genişletmişti. Stilicho gibi barbar olan 

General Arbogast’ı II. Valentinus’un koruyucusu ve yardımcısı olarak atamıştı.38  

392 senesinde II. Valentinus’un kendini öldürdüğü haberi imparatorlukta tekrar 

bir iç savaşa sebep oldu zira Galla ağabeyi Valentinus’un intihar etmesinin imkânsız 

olduğunu dile getiriyordu. 39 Tüm okların kendisine döndüğünü fark eden Arbogast 

senato ile görüştükten sonra Hristiyan olup aynı zamanda eski dine karşı hoşgörülü 

olan Eugenius’u imparator ilan ettirdi. Theodosius bu imparatoru tanımazken oğlu 

sekiz yaşındaki Honorius’u batının tahtına seçti.40 Got önderi Alaric ve generali 

Stilicho ile birlikte batıya yürüdü. Arbogast, Roma senatörleri ve Eugenius’un ordusu 

Theodosius ile 5 Eylül 394 tarihinde Frigidus nehri yakınlarında karşılaştı. Kaynaklar, 

Theodosius’un savaşa girmeden önce istavroz çıkardığını iddia eder. Yine kaynaklara 

göre ilahi bir rüzgâr çıkmış batı ordusunun attığı okları kendilerine doğru çevirmişti.41 

Sozomenos ise Theodosius’un dua ettiği kilisede bir iblisin belirdiğini, Hristiyanlık 

davasına savaş açtığını ve Theodosius’un ordusu kazanmaya yaklaşınca ortadan 

kaybolduğunu zikreder.42 Stilicho’nun savaş sırasında yaptıkları net olarak 

bilinmemektedir. Fakat rütbesi sebebiyle savaşta yer alması muhtemeldir zira 393 

yılında Stilicho'ya “come et magister utriusque militiae” yani “magister militum” 

makamı verilmişti.43  

Aslında bu savaş doğu ve batı olmak üzere iki ayrı dünyanın savaşıydı. 

Arbogast savaşın kaybedildiğini gördüğünde intihar etmişti. Böylece Theodosius, Batı 

Roma tahtına oğlu Honorius’u oturtmuş hamisi olması ve işleri düzenlemesi için 

Stilicho’yu görevlendirmişti.44 Ayrıca karısı Galla’dan doğan kızı Placidia’yı 

büyütmeleri için Stilicho ve evlatlık yeğeni Serene’ye vermişti. Böylece kanı 

nedeniyle hiçbir zaman tahta oturamayacak olan Stilicho resmen olmasa da fiilen 

imparator yetkilerine sahip olmuştu.45 Theodosius’un naip seçeneklerinden biri 

“magister equalum et peditum” yaya ve süvarilerinin başı Timasius'tu. Muhtemelen 

Stilicho'dan daha deneyimli ve yetenekli bir askerdi. Bununla birlikte, özellikle daha 

az güvenilir olarak görülmüş olabilirdi. Küstah, gururlu ve içkiye fazla düşkün bir 

asker olarak tanımlanmaktaydı.46 Theodosius belki de bu sebeple damadı Stilicho’yu 

göreve daha uygun görmüştür. Stilicho, askeri görevler, elçilik ve hanedan akrabalığı 

ile hızla yükseldiği makamında artık resmi olarak imparatorluğun batı yöneticisidir.   

Hami ve Naip Stilicho  

Savaş sonrası Theodosius hem doğu hem batı Roma’nın tek hakimiydi ve bu 

bir imparatorun iki kanadı tahakkümü altına aldığı son dönemdi. Yukarıda 

zikrettiğimiz gibi Theodosius oğlu Honorius’u batı kanadında yönetici olarak tahta 

çıkartmış imparatorluğun doğu kanadına ise oğlu Arcadius’u Augustus olarak atamıştı. 

General Rufinus’u ise oğluna yardımcı olarak geride bırakmıştı. Theodosius’un 17 

 
38 Bauer, a.g.e., s. 86. 
39 Bauer, a.g.e., s. 90. 
40 Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 306-307. 
41 Theodoratus, Ecclesiastical History, Samuel Bangster, London 1843, 5/24, s. 322-325; Huges, a.g.e., 

s. 26; Zosimus, New History, Thk. Ronald T. Ridley, Sdyney 2006, 4/57, s. 97. 
42 Sozomen, 7/23-24, s. 361-363. 
43 Huges, a.g.e., s. 21; William ve Oman, a.g.e., s.42. 
44 Zosimus, 4/57, s. 98. 
45 Bauer, a.g.e., s. 90-92; Socrates Ecclesiastical, The History of the Church in Seven Book, London 

1709, 5/25, s. 296-297. 
46 Huges, a.g.e., s. 29. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

74 

 

Ocak 395 tarihinde Milano’da ödem sebebiyle ölümünden sonra imparatorluk oğulları 

Honorius ve Arcadius elinde gözükmesine rağmen işlerin yönetimi batıda Stilicho 

doğuda Rufinus’un elindeydi. Stilicho’nun aksine Rufinus barbar kanı taşımıyordu ve 

imparator olabilirdi.47Ayrıca Zosimus iki imparatorun cahillikleri dolayısıyla 

naiplerinin istedikleri fermanları yayınladıklarını, Rufinus’un kendi kızı ile Arcadius’u 

evlendirmek suretiyle nüfuzunu daha da arttırmak istediğini zikreder.48 Honorius’un 

küçük yaşı sebebiyle yönetimi devralan Stilicho ile doğu kanadının naipleri arasında 

her daim yönetim adına rekabet olacaktı.49 Bunun ilk örneği ise Rufinus’tu. 

Orosius bu atamalardan pek memnun olmayıp iki naip için: “Yaşlı İmparator 

Theodosius, iki çocuğun ve iki sarayın işlerini, devletin en güçlü iki adamına emanet 

ettikten sonra: Doğu sarayında Rufinus ve Batı İmparatorluğunda Stilicho, onların 

sonları her birinin ne yaptığını ve ne yapmaya çalıştığını gösteriyor. Biri kraliyet 

gücünü kendisi için almaya, diğeri ise oğluna almak için çalıştı.” şeklinde kayıt 

tutmuştu.50 Orosius’un yanlı Romalı yaklaşımını bir tarafa bırakırsak zikredilen 

cümlelerin alt metinleri ileride değineceğimiz üzere naiplerin rekabetleri ve ölümleri 

hakkında ipucu sunar. 

Rufinus'un iktidar hırsı onu Stilicho'ya karşı bir tavır takınmaya yöneltti. 

Stilicho’nun da benzer planları kendi çıkarları için değil de oğlu Eucherius için yaptığı 

düşünülür. İleride oğlunu imparatorun üvey kız kardeşi Galla Placidia ile evlendirmeyi 

düşünecekti. İmparatorluk ailesiyle akraba olan Stilicho’nun konumu Rufinus'a karşı 

bir avantaj sağladı. Bu avantaj, Stilicho’nun iddiası ile Theodosius'un ona vasiyet 

mahiyetinde verdiği son talimatlarla daha da güçlendi. 51 Claudianus’un aktarımı ile 

iki kardeş Stilicho’ya emanetti. İmparator Theodosius, son anlarında iki oğluna ve 

imparatorluğun savunmasına onun göz kulak olmasını istemişti. Böylece Stilicho iki 

imparatorun naipliğine aday olmuştu.52 Doğu kanadındaki Arcadius yaklaşık on sekiz 

yaşında Honorius ise on yaşındaydı. Stilicho’nun iddiasının başka tanığı olmayıp 

iddiası Piskopos Ambrose'dan başkası tarafından da desteklenmiyordu.53 

Ambrose'nun, Stilicho tarafından sipariş edilen İmparator Theodosius için yaptığı 

anma konuşması hem genç hükümdarların hem de imparatorluğun kendisine emanet 

edildiğini ima ediyordu. 54 Ambrose'nun verdiği destek Stilicho'nun batıdaki konumu 

hususunda önemli olabilir. Piskopos sayesinde Stilicho artık imparatorluğun batılı ve 

doğulu saha kuvvetlerinin kontrolünü elinde tutuyordu. Frigidus davasında 

Milano'daki mahkeme Stilicho'nun Honorius'un ebeveyni ve hamisi olma iddiasını 

kabul etti.55 Oysa Stilicho’nun vasiliği tartışmalıydı ve net bir belge yoktu.56 

 
47 Zosimus, 5/1-2 s. 99; Vasiliev, a.g.e., s. 109,112; Bury, a.g.e., s. 106; Bauer, a.g.e., s. 92. 
48 Zosimus, 5/1-2 s. 99; Gibbon, a.g.e., s. 50. 
49 Ostragorsky, a.g.e., s. 50. 
50 Paulus Orosius Historium Adversium Paganos Libri VII, Thk. Karl Zangemeister, Lipsiae in aedibus 

B. G. Teubneri 1889, 7/37, s. 288; Orosius, 7/37, s. 349. 
51 Bury, a.g.e., s. 107-108. 
52 Claudian, Cilt I, Çev. Maurice Platnauer, Harward University Press, London 1990, 2/5, s. 58-59; 

Zosimus, 5/4, s. 100; Gibbon, a.g.e., s. 55. 
53 Huges, a.g.e., s. 30. 
54 Stephen Mitchell, A History of the Later Roman Empire, ad. 284–641, Wiley Blackwell Publishing, 

United Kingdom 2015, s. 95; Bury, a.g.e., s. 106-107; Roger Collins, Early Medieval Europa, 300-1000 

(Macmillan History of Europa), Macmillan, London 1991, s. 51. 
55 Huges, a.g.e., s. 32. 
56 The Cambridge Ancient History, The Late Empire, A.D. 337-425, Vol. XIII, Ed. Averil Cameron, 

Cambridge University Press 2008, s. 113. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

75 

 

Stilicho idaresindeki ilk harekât ile askerlik için yaratılmış olduğunu gösterdi. 

Kış ortasında Alpleri geçerek Basil Kalesinden Batavia bataklığına dek Ren üzerinden 

Batı Avrupa’ya yürüdü. Roma garnizonlarının durumunu inceledi, Germenlerin 

bölgesel akınlarını durdurup insan üstü bir çabuklukla Milano Sarayı'na döndü.57  

Stilicho orduda yenilenmeye gitmek durumundaydı ve senatonun desteğine ihtiyacı 

vardı çünkü vergi gelirini sağlayacak ve konumunu güçlendirecek kurum orasıydı. 

Ayrıca barbarlara karşı güdülen politikayı da değiştirmek istiyordu.58 

Illriycum59 ve Alaric Harekâtı  

Vizigotlar, Theodosius’un ılımlı siyaseti üzerine Tuna ve Balkan Dağları 

arasındaki Aşağı Moesia Eyaletine yerleştirilmişti. Hizmetlerine ihtiyaç duyulduğunda 

imparatorluk için savaşmak üzere iskân edildikleri topraklarında yaşıyorlardı. 

Theodosius’un Eugenius'a karşı yaptığı sefere eşlik etmiş ve ciddi kayıp vermişlerdi. 

İmparatorun onları güçlerini azaltmak amacıyla kasıtlı olarak en tehlikeli mevkiye 

yerleştirdiğini düşünüyorlardı.60 Alaric, Frigidus savaşında on bin üzerinde adamını 

kaybetmişti fakat elle tutulur bir kazanç elde edememişti. Kendisi “magister militum” 

olmak istiyordu lakin bu isteği imparatorlar tarafından kabul görmemişti. Gotları 

altında toplamış ve birçok barbar kavminden mürekkep birliğinin Roma adına boşa 

kürek çekmesinden usanmış olan Alaric sonunda kendini onların önderi ilan etti ve 

kralları oldu.61 Sonunda Stilicho ve Rufinus’u karşı karşıya getiren olay ise Vizigot 

ayaklanması olacaktı.  

379 yılından önce Yunanistan ve Orta Balkan topraklarını içeren Illyricum 

Valiliği Batı’nın hükümdarı Gratianus tarafından yeni meslektaşı Theodosius'a 

bırakılmıştı. Ancak Stilicho, Theodosius'un isteğinin oğullarının eski düzene geri 

dönmesi olduğunu, Honorius'un yetkisinin Trakya sınırlarına kadar uzanmasını ve 

Arcadius'un sadece Doğu Valiliği'ne hâkim olması gerektiğini beyan etti. Bu iddia 

doğru olsun ya da olmasın politikası, kendisinin iktidarı elinde bulundurduğu bölgenin 

imparatorluğun diğer bölümüne göre hem siyasi hem de askeri güç açısından belirgin 

bir üstünlüğe sahip olacağı anlamına geliyordu.62 

Alaric’in önderliğinde toplanan Gotlar Roma sınırlarına akınlar düzenlemeye 

başladı. Arcadius ve Rufinus yeterince askere sahip değildi zira ordunun önemli kısmı 

Stilicho’nun emri altında batıda bulunmaktaydı. Stilicho, Roma ordularını Alaric’in 

üzerine doğru harekete geçirdi. Alaric meydan savaşından çekindiğinden ya da 

Bauer’e göre kapalı kapılar ardında Stilicho ile pazarlık yaptığından yön değiştirerek 

Yunanistan’ı yağmalamaya başladı.63 Alaric'in Konstantinopolis'e saldırı düzenleme 

niyetinde olması pek olası değildi. Bunun şehrin surlarının çok yüksek oluşu ve 

bölgede kalan az sayıda birlikle dahi savunulabilmesi gibi sebepleri vardı. Got önderi 

şehri ele geçirmek değil, imparatora baskı yapmak istiyordu ki bu sayede zorda kalan 

hükümet ona meşru, yüksek rütbeli bir görev verecekti.64 Zosimus'a göre, Rufinus 

 
57 Gibbon, a.g.e., s. 55. 
58 Huges, a.g.e., s. 40. 
59 Dalmaçya ve Panonya’yı kapsayan bölgedir. 
60 Bury, a.g.e., s. 109. 
61 The Gothic History of Jordanes, Çev. Charles Christopher Mierow, Humphrey Milford Oxford 

University Press, London 1915, XXIX/146-147, s. 92; Bauer, a.g.e., s. 92; Wolfram, a.g.e., s. 81. 
62 Bury, Stilicho’nun sadece toprak için değil Illyricum ve Trakya’da yetişen askerlerin kalitesi sebebiyle 

böyle bir hamle yaptığını yazar bkz. J.B. Bury, a.g.e., s. 110-111. 
63 Bauer, a.g.e., s. 93. 
64 Huges, a.g.e., s. 79. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

76 

 

şehri ve kendisini kurtarmak için Alaric'le kişisel bir görüşme yapmış ve iddiaya göre 

kendisine Balkanlar'ı ve Yunanistan'ı yağmalama izni vermişti.65 Bu hususta çeşitli 

ihanet iddiaları vardır ve iki naip içinde bunlar ortaya atılmaktadır. Rufinus’un 

toprakları Alaric’in yağması sırasında zarar görmemiş hatta kendisi Got kıyafetleri 

giyerek Alaric ile görüşmek için Gotların kampına gitmişti.66 Bu durum yukarıda 

zikredilen iddiaları güçlendirmiştir. Diğer iddialar ise Stilicho’nun Alaric’in üstüne 

bilerek yürümediğini savunur.  

Stilicho, Arcadius'un bakanlarınca gönderilen ve imparatorluğun sınırları 

boyunca uzanan kalabalık barbar gruplarından korkan temsilcileri dinlediğinde 

savunma için doğu birliklerini göndermeyi düşündüğünü elçilere iletti.67 Stilicho'nun 

yoğun bir şekilde asker toplamak ve eğitmek için zamana ihtiyacı olduğu açıktı. 

Frigidus savaşı ile bozulan Batı ordusunu yeniden organize etmesi gerekmekteydi. 

Ordunun zayıflığı sorununa geleneksel kısa vadeli çözüm Frankları, Alamanları ve 

diğer Germen kabilelerini orduya katmaktı.68 Batı zaten bu tür hizmetlere alışkındı 

ancak bu vakit alacaktı ve o zamana kadar batı ordusu savaşacak durumda değildi. 

Stilicho'nun yeni güçlerine güvenebilmesi ise biraz zaman alacaktı.69 Fakat öyle veya 

böyle imparatorluğun büyük gücü onun elindeydi zira doğudan Eugenius’u bertaraf 

etmek için Theodosius ile gelen birleşik Roma ordusu emrindeydi.70 

İmparatorluğun doğu kanadı farklı yönlerden saldırı altındayken Stilicho, 

Alaric'e karşı harekete geçebilecek tek güçtü. Buna göre 395'in başlarında Illriycum 

yürüyüşünden önce Frankların teslimiyetini kabul ederek batının güvenliği için gerekli 

düzenlemeleri yaptı. Sınırlarla ilgili meselelerin tatmin edici bir şekilde 

sonuçlanmasının ardından Stilicho, Alaric'le yüzleşmek için doğuya hareket etti. Bu 

seferle Illyricum’u tekrar batıya bağlamak istiyordu.71 

Stilicho, kendi komutasındaki batı lejyonları ve Arcadius'a geri vereceği doğu 

birliklerinden oluşan ordusu ile karadan, Dalmaçya kıyı yolu üzerinden Epirus'a 

yürüdü. Daha sonra Propontis'ten üzerinden Teselya'ya ulaşıp Vizigotlar’la karşılaştı. 

Rufinus, rakibi ve Batı İmparatorluğunun yöneticisi Stilicho’nun bölgeye hareket 

etmesinden ve zafer kazanmasından endişe ediyordu.72 Rufinus, İmparator Arcadius'u 

Stilicho'ya mektup yazarak emrindeki birlikleri Konstantinopolis'e göndermesini ve 

bölgeden ayrılmasını emretmeye ikna etti. Geri dönme emri Stilicho'ya Peneus 

Vadisinde Got ordusuna saldırmak için hazırlıklarını yaptığı sırada ulaştı. Kuvvetleri 

Alaric'in askerlerinden o kadar üstündü ki zafer kazanması mutlaktı. Karar 

Yunanistan'ın barbarların eline teslim edilmesi anlamına gelse de imparatorluk emrine 

itaat etti. İmparatorun isteğine koşulsuz itaat etme nedenleri hakkındaki bilgimiz azdır. 

Stilicho’nun durumu daha güçlü olsaydı belki de ilkin Gotları vurur daha sonra da 

doğu hükümetine baskı yaparak İlirya sınırının düzeltilmesinde ısrar ederdi ki bu onun 

birinci amacıydı. Bunu gerçekleştirmek için bir daha böylesine elverişli bir fırsat elde 

 
65 Zosimus, 5/5, s. 101. 
66 J.B. Bury, a.g.e., Vol. I, s. 110; The Cambridge Ancient History, Vol. XIV, s. 114. 
67 Gibbon, a.g.e., s. 56. 
68 Stilicho kendisinden önceki meslektaşları gibi ordunun eksiğini dışarıdan tedarik ettiği askerler ile 

kapatıyordu. Bkz. Theodor Mommsen, Roma Tarihi “Devrim”, Cilt IV, Çev. Mehmet Ali Erbak, Say 

Yayınları, Ankara 2023, s. 216. 
69 Huges, a.g.e., s. 56. 
70 Bury, a.g.e., s. 108. 
71 Hughes, a.g.e., s. 80. 
72 Gibbon, a.g.e., s. 52. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

77 

 

edemezdi. Belki de konumunda kendini yeterince güvende hissetmiyordu veya 

ordusundan emin değildi. Fakat tereddüdü karısı Serene ve çocuklarının 

Konstantinopolis'te rehin tutulabilecekleri gerçeğinden kaynaklanıyor olabilirdi. Her 

halükârda, doğu birliklerini Got kaptanı olan Gainas'ın komutasına verdi. Kendi 

lejyonlarıyla birlikte Salona'ya doğru yola çıktı ve Alaric'in Hellas topraklarına doğru 

yağma yaparak ilerlemesine izin verdi. Gainas ile Rufinus için ölümcül olacak bir 

anlaşmaya varmadan Tesalya'daki kampını dağıtmadı.73  

Stilicho belki de savaşmak istemiyordu zira ordusunda bulunan Gotlar daha 

önceleri Alaric’in emrindeki Gotlarla akrabaydı.74 Romalı askerler Stilicho’nun 

direktifi üzere iyi niyet göstergesi olarak Konstantinopolis’e ilerlemeye devam etti. 

Birlikler başkente bir buçuk km kala, Hebdomon Sarayı'nın karşısında konakladı. Eski 

gelenek gereğince imparator ile bakanı, tahtı destekleyen kuvvetleri saygıyla 

selamlamak için ilerledi. Rufinus, safların önünden kaynakların ifadesiyle kendini 

beğenmiş bir şekilde geçtiği sırada sağ ve sol kanatlar karşılıklı olarak kapandı ve 

kendini çemberin içerisinde kuşatılmış buldu. Gainas’ın ölüm işaretiyle askerler 

Rufinus’a mızrak darbeleri indirip parçalara ayırdı.75 Stilicho, rakibi ama bir taraftan 

da dostu olan Promotus'un öldürülmesinden acı duymuştu ve öcünü bu şekilde almış 

oldu. Serene, kocasını kişisel düşmanlarına karşı korumamış olsaydı Rufinus belki de 

Roma’ya egemen olacaktı.76  Batıdan gelen resmî açıklama askerlerin kendi başlarına 

böyle bir girişimde bulunduklarıydı lakin Claudianus, Rufinus’a ilk bıçak darbesini 

indiren askerin “Seni bıçaklayan el Stilicho’nun elidir, çok uzakta olduğunu sandığın 

kılıcı kalbini delip geçiyor.” şeklinde bağırdığını aktarır.77 Stilicho, Rufinus’un ölümü 

ile eline geçen fırsatları değerlendirmedi veya değerlendiremedi. Sadece kişisel öcünü 

almış oldu zira Arcadius'un güvendiği hadım ağa Eutropius hızlıca Rufinus’un yerini 

aldı. Stilicho'nun düşmanını öldürmüş olan birlikleri ve komutanı Gainas’ın 

Konstantinopolis tahtını ona karşı hareket etmeye teşvik ettiğine dair söylentiler vardı.  

Hatta iddiaya göre birçok kez Stilicho'nun yaşamına son vermek için suikast 

girişiminde bulunmuşlardı. İlerleyen safhalarda zikredeceğimiz üzere 

Konstantinopolis senatosunun bir kararnamesiyle Stilicho devlet düşmanı “hostis 

publicus” ilan edildi ve doğu eyaletlerinde bulunan varlıkları müsadere edildi. 

Arcadius ile Honorius ittifak etmeleri gerekirken gittikçe ayrışıyordu.78 Eğer suikast 

emrini Stilicho vermişse bu hamle gücünü tüm imparatorluğa yayma girişiminin ilk 

adımı olarak görülebilirdi. Ne var ki eline hiçbir somut kazanç geçmedi, zayıf 

karakterli Arcadius’un sarayından başka birisi, Eutropius dizginleri ele aldı. Üstelik 

artık Stilicho’nun işi daha zordu zira hadım ağa onu doğal düşmanı olarak görüyordu.79 

Yunan Seferi ve Eutropius ile Mücadele 

İmparator Arcadius’un, Rufinus’un kızı yerine Frank General Bauto’nun kızı 

Eudoxia ile evlenmesini ayarlayan hadım ağa Eutropius,80hakkında Rufinus için 

zikredilen tüm kötü söylentilerden fazlası dile getiriliyordu. Belki de bu fiziksel 

 
73 Bury, a.g.e., s. 111-112; The Cambridge Ancient History, Vol. XIV, s. 114. 
74 Hughes, a.g.e., s. 81-83. 
75 Zosimus, 5/7 s. 102; Claudian, Cilt I, s. 85-89; Gibbon, a.g.e., s. 56-57; Bauer, a.g.e., s. 93. 
76 Gibbon, a.g.e., s. 54. 
77 Claudian, s. 86-87; Bauer, a.g.e., s. 94. 
78 Gibbon, a.g.e., s. 58-59. 
79 Bauer, a.g.e., s. 94; The Cambridge Ancient History, Vol. XIV s., 115. 
80 Mitchell, a.g.e., s. 95. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

78 

 

engeline karşı yapılan genel bir ön yargıydı.81 Hadım ağa Eutropius, Stilicho’nun 

niyetinin farkındaydı. Stilicho bir kez daha Alaric’e karşı Yunanistan’a çıkartma 

yaptığında imparatorluğun düşmanı olduğuna dair bir ferman çıkartmaya senatoyu 

ikna etti. Eutropius, imparator veya çok yetenekli bir asker değildi fakat Zosimus’un 

tam ifadesiyle “besili bir hayvanı” besler gibi Arcadius’a hükmediyordu.82 Eutropius, 

Stilicho’ya karşı ordularıyla başa çıkamazdı. Bunun yerine yasaları kullanması 

gerekiyordu ve nitekim kullanacaktı. Batının koruyucusu Stilicho artık doğuda bir 

kanun kaçağıydı.83  

Alaric, yukarıda zikrettiğimiz üzere Roma orduları komutanı olmak istiyordu 

lakin bu isteği imparatorlarca kabul görmedi. Konstantinopolis işgalinden ziyade 

tebaasına bir yurt edinme arayışındaydı. Alaric, Trakya ve Daçya bölgesinden ziyade 

savaşın dışında kalmış bir eyalette zafer ve ganimet aramayı tercih etti.84 Aniden 

Yunanistan’ı yağma ve ilhaka başladı. Atina dışında Argos, Pire, Sparta, Megara ve 

Korint, gibi şehirler alevler içinde kaldı.85 Stilicho, Yunan eyaletini kurtarmak 

maksadıyla 397 baharında İtalya limanlarında büyük bir filo oluşturdu. Birliklerini 

İyonya Denizi'nden geçirip Korint yakınlarında karaya çıkardı. Bu süreçte Arkadya 

bölgesinde Alaric ve Stilicho arasında birçok çatışma gerçekleşti. Hastalıklar ve 

firarlar yüzünden sayıları çok azalan Gotlar, Elis sınırlarının yakınındaki yüksek Foloi 

Dağı'na doğru yavaş yavaş çekildi.86  

Stilicho, hep uyguladığı stratejisini kullanarak Alaric’in ordusunu abluka altına 

aldı. Irmağın akışını başka yöne çevirdi.87 Gotlar, susuzluk ve açlık içerisindeyken 

Stilicho kaçmalarını engellemek için siper kazdırarak ablukayı pekiştirdi. Roma 

generali aldığı önlemlerin neticesinde gevşemiş olmalıydı. Dinlenmek üzere Yunan 

tiyatrolarını ve şehvetli dansçıları izlemek için kamptan ayrıldığında,88 askerler 

disiplinsizlik içinde başıboş kalıp dağıldı. Barbarların yağmalamadığı yerleri onlar 

yağmaladı. Alaric, bu durumdan istifade ederek Mora yarımadasındaki hapis 

durumundan kurtulmak için, ordusunu çeviren siperleri Korint Körfezi’ne dek 

yaklaşık kırk sekiz km mesafeyi zorlu ve tehlikeli yürüyüşüyle aştı. Birlikleri, 

tutsakları ve aldığı ganimetleriyle Epir’e çekildi.89  Stilicho şaşkınlık içinde olanları 

öğrenirken Alaric, Konstantinopolis hükümetiyle görüşme imkânı buldu. İmparator 

Arcadius ikinci kez ihtar çekmiş ve Stilicho’nun topraklarından çekilmesini 

emretmişti.90  Sürecin nasıl işlediği tam olarak bilinmemekle birlikte Stilicho, Alaric 

ile bir anlaşma yapmış olabilir. Belki de bu anlaşma ile Alaric'in Epir'e çekildiği, 

burada da Arcadius ile anlaşıp Illyricum'daki Askerlerin Efendisi unvanını elde ettiği 

düşünülebilir.91  Stilicho'nun İlirya sorununu çözmek amacıyla tekrar sefere çıktığı 

 
81 Bury, a.g.e., s. 115. 
82 Zosimus, 5/11, s. 105. 
83 Bauer, a.g.e., s. 94; Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 315; The Cambridge Ancient History, Vol. XIV 

s. 115. 
84 Zosimus, 5/5, s. 101; Gibbon, a.g.e., s. 74-75. 
85 Bury, a.g.e., s. 119-120; Vasiliev, a.g.e., s. 113. 
86 Claudian, s. 321; Gibbon, a.g.e., s. 78-79; Bury, a.g.e., s. 120; The Cambridge Ancient History, Vol. 

XIV s. 115. 
87 Claudian, s. 322. 
88 Zosimus, 5/11, s. 104. 
89 Gibbon, a.g.e., s. 79; Hughes, a.g.e., s. 81. 
90 Gibbon, a.g.e., s. 80; Mitchell, a.g.e., s. 97. 
91 Bury, a.g.e., s. 120; Hughes, a.g.e., s. 92. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

79 

 

açıktır. Amacına ulaşamadan ikinci kez geri çekilmesi muhtemelen kendisine 

gönderilen ihtardan ziyade Arcadius hükümetinin de işin içinde olduğu Afrika'daki 

tehlikeli isyan haberi yüzünden olmalıdır.92 

Gildo İsyanını  

Stilicho, Aleric ve Eutropius meselesi ile uğraşırken 397 yılında işler Kuzey 

Afrika Eyaletinin isyan etmesiyle daha da zorlaştı. İsyanın önderi Kuzey Afrika 

topraklarının korunmasından sorumlu “comes africae” Afrika Valisi Gildo’ydu. 

Kuzey Afrika, Batı Roma’ya bağlı olduğundan Honorius yani Stilicho’nun 

tabiiyetindeydi. Bu isyanın tohumunu atan kişi ise doğuda Arcadius’un yönetimdeki 

yardımcısı ve Stilicho’nun düşmanı olan Eutropius’tu. Gildo’yu Honorius’a olan 

bağlılığını sonlandırmaya ve isyan etmeye ikna etmişti.93 Eutropius, eyaleti 

Arcadius’un yönetimine kattı. Stilicho bu duruma hayli kızmış fakat ilk etapta ne 

yapacağını bilememişti.94  

 Firmus'un 379 yılında Afrika eyaletlerinde kendisi için bir krallık kurma 

girişimi olmuştu. Theodosius, Firmus'un kardeşi ve düşmanı Gildo'dan yardım alarak 

bu isyanı bastırmıştı. Gildo gerektiği gibi ödüllendirilmiş, Afrika valisi olmuş ve kızı 

Salvina, İmparatoriçe Flaccilla'nın yeğeniyle evlenmişti. Afrika’da yönetimi devralan 

Gildo, Eugenius'a karşı yaptığı seferde Theodosius'a asker göndermeyi reddetmişti. 

İmparatorun ölümünden sonra daha kararlı bir bağımsızlık tavrı takındı. Eutropius’un 

kendisini teşvikiyle Afrika piskoposluğunun Arcadius'a aktarılması gibi bir öneride 

bulundu. İmparatorluğun doğu kanadı isyanı desteklerken hiçbir silahlı yardımda 

bulunmamıştı.95 İsyana askeri müdahaleden önce Stilicho’nun yapması gereken ilk iş 

Roma’nın ambarlarını doldurmaktı. Afrika Eyaleti temin ettiği tahıl ve yiyecek 

sayesinde Roma halkının huzur ve refahını sağlıyordu.96 Prefect Symmachus, 

Stilicho'yu bu husus hakkında uyarmış Honorius’un naibi Galya ve İspanya’nın iç 

eyaletlerinden büyük miktarda tahıl satın aldırtıp depoları doldurmuştu.97  

Düşünüldüğü gibi oldu ve 397 yazında Gildo, tahıl gemilerinin Tiber'e yelken 

açmasına izin vermedi. Stilicho'nun tedbirleri bu sayede olası bir hoşnutsuzluk ve 

isyanın önüne geçmiş oldu. Daha sonraki adım Stilicho’nun senatoya Gildo'yu halk 

düşmanı ilan ettirmesi oldu ve kış boyunca Pisa'da bir nakliye filosu toplandı. 

İlkbaharın başlarında seçkin birliklerden oluşan98 beş ila on bin kişilik bir ordu 

gemilere bindirildi. Afrika valisinin emrinde ise yaklaşık yetmiş bin adam olduğu 

zikredilir. Stilicho İtalya'da kalırken komuta Gildo'nun düşman kardeşi Mascezel'e 

emanet edildi. İsyan neredeyse kan dökülmeden bastırıldı. Gildo’nun sancaktarı ile 

karşılaşan Mascezel adamın kolunu kesti. Sancağın yere düşmesiyle birlikte isyancılar 

 
92 Bury, a.g.e., s. 120 ayrıca Eutropius’un Stilicho’yu Yunanistan’a davet ettiği öne sürülür bkz. Bury, 

a.g.e., s. 126. 
93 Bauer, a.g.e., s. 97-98. 
94 Zosimus, 5/11, s. 104. 
95 Bury, a.g.e., s. 121; Gibbon, a.g.e., s. 55, 60-62; Claudianus, Gildo’nun yönetimi sırasında yaptığı 

ahlaksızlıkları ve üzerine gerçekleştirilen seferi lirik şekilde aktarır bkz. de Bello Gildonico. Cilt I, s. 

98-137. 
96 Bağlı eyaletlerden yapılan buğday ithalatı ihtiyaç duyulandan çok daha fazla olmuştur. Kuzey 

Afrika’da köleler ile yapılan tarım sebebiyle buğday fiyatları İtalya’dan daha ucuzdu. Öyle ki Romalı 

buğday üreticileri ithal buğdayla rekabet edemez olmuştu. Detaylı bilgi için bkz. Theodor Mommsen, 

Roma Tarihi “İtalya Birliğinden Kartaca ve Yunan Devletlerinin boyunduruk altına alınmasına kadar”, 

Cilt III, Çev. Mehmet Ali Erbak, Say Yayınları, Ankara 2023, s. 401-404. 
97 Gibbon, a.g.e., s. 62-63. 
98 Claudian, Cilt I, s. 129. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

80 

 

teslim olunduğunu sandı.  Mağlubiyet kesinleştiği sırada gemiyle kaçmaya çalışan 

Gildo Tabarka’da tekrar karaya çıkarıldı ve öldürüldü.99 

Zosimus’un iddiasına göre Stilicho sefer sonrası İtalya'ya döndüğünde bir galip 

olarak karşılanan Mascezel’i kıskanmış ve öldürtmüştü. Buna göre Mascezel bir 

köprüyü geçerken Stilicho'nun korumaları tarafından nehre atılmış ve bu eylem 

Stilicho’nun işaretiyle gerçekleşmişti.100 Stilicho'nun cinayeti ayarladığı hususunda 

kesin bir yargıya varmak için yeterli bilgiye sahip değiliz. Belki de Mascezel kazara 

boğulmuş ve cinayet hikayesi Stilicho'nun düşmanları tarafından yayılmış olabilir.101 

Stilicho, Afrika isyanını bastırıp zaferi üstlenirken doğu sarayındaki Eutropius’a bir 

komplo kurulmuştu. Bu işte Gainas'ın bir bağlantısı olduğu düşünülebilir. Stilicho 

açıkça doğuya müdahale edemezdi lakin Got subayıyla anlaşmış olması muhtemeldi. 

399’da Eutropius konsül seçilmiş, bir hadımın bu statüye gelmesi imparatorlukta infial 

yaratmıştı.102 Gainas, Tribigild’i ve Vizigotlar’ı kullanarak Eutropius’u makamından 

düşürdü.103 Gözden düşen hadım ağa öldürülmemek için kiliseye sığındı akabinde 

Kıbrıs’a sürgün edildi. Bundan sonra Aurelian ve Gainas arasında yönetim mücadelesi 

başladı. Mücadelenin sonunda güçsüz düşen Gainas imparatorluğun kuzey 

topraklarına doğru çekilirken Hun kralı Uldız tarafından öldürüldü. 400 yılının aralık 

ayında yine bir barbar olan Fravitta doğuya konsül olarak atandı. Stilicho artık doğu 

ordusunun Gotları aracılığıyla saray işlerine müdahale etme imkanını yitirmişti. 

Kendisi de o sıralarda imparatorluğun Batı kanadında konsül olmuştu.104 

Stilicho’nun Konsüllüğü  

Stilicho’nun konsüllüğünün ilk yıllarında yönetimi çevreleyen mali sıkıntılar 

vardı. Gildo’nun üzerine yüksek sayıda bir ordunun gönderilememiş olması bunun 

göstergesiydi. İsyanın bastırılmasıyla elde edilen gelir konsül tarafından Roma 

ordusunun yenilenmesine harcanmıştı. Stilicho ordusuna on yedi yeni birlik 

ekleyebilmişti. Artık kendini nispeten güvende hissediyordu ve konumundan 

emindi.105 Afrika zaferinin kutlamalarıyla beraber İmparator Honorius’un kuzeni aynı 

zamanda da Stilicho'nun kızı olan Maria ile düğünleri yapıldı. Böylelikle Stilicho, 

vasisi olduğu Honorius üzerinde bir de babalık hakkı kurarak devlet yönetiminin 

idaresini tamamen eline almış oldu.106 

Afrika zaferi üzerine yapılan evlilikle Stilicho'nun prestiji ve gücü artınca 

Illyricum’u ilhak etme projesini gerçekleştirmek için hiçbir girişimde bulunmadı 

ancak bu idealinden de vazgeçmemişti. Sadece doğunun işlerine müdahale etmek için 

uygun bir fırsat bekliyordu.107 Kişisel komutasındaki güçleri artırma ihtiyacı duyan 

Stilicho askeri ve politik reformlara girişti.108 400 yılında Honorius ve Stilicho, 

Theodosius tarafından senato binasından kaldırılan Zafer sunağının geri getirilmesine 

 
99 Bury, a.g.e., s. 122; Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 315 bazı kaynaklarda yakalanmamak için 

kendini astığı iddia edilir. Bkz. Bauer, a.g.e., s. 98-99. 
100 Zosimus, 5/12 s. 104. 
101 Bury, a.g.e., s., 122-123; Gibbon, a.g.e., s. 63-67. 
102 Bury, a.g.e., s. 118, 125-127. 
103 Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 315. 
104 Bury, a.g.e., s. 129- 135; William ve Oman, a.g.e., s. 44-46. 
105 Hughes, a.g.e., s. 115. 
106 Zosimus, 5/12 s. 104-105; Gibbon, a.g.e., s. 67-68. 
107 Bury a.g.e., Vol. I, s. 125. 
108 Hughes, a.g.e., s. 115. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

81 

 

izin verdi.109  Stilicho'nun oğlu Eucherius, Theodosius'un kızı Galla Placida ile 

nişanlandı. Üçüncü kez gerçekleşecek olan evlilik bağları konsülün gücünü en üst 

seviyeye kadar çıkaracaktı. Nişan duyurulmasına rağmen ikili hiç evlenmedi. Bu 

durum Stilicho’nun soyluların tepkilerinden ve senatoda istenmeyen söylentilerden 

kaçınma arzusundan kaynaklanmış olabilir.  İmparator Honorius evlat sahibi olamadan 

ölürse Theodosius'un torunu olarak kabul ettiği Eucherius onun en ciddi varisi 

olacaktı.110 400 yılında Stilicho kuzeydeki kuvvetlere Hadrianus kalesine çekilme emri 

vermiş görünüyordu zira surlar ve diğer yapılarda onarım ve iyileştirme çalışmalarına 

başlanmıştı. Ödemeler Afrika seferinden gelen ganimetlerle sağlanıyordu. Stilicho 

imparatorluğun yapısını yönetiminin ilk aşamalarından itibaren korumak için 

çalışıyordu.111 Stilicho, İtalya'daki iktidarını sağlamlaştırmak için sınırda bulunan 

Frankları ve diğer Alman halklarını dizginlemek ve belki de ordu için asker toplamak 

amacıyla Ren eyaletlerini teftiş etti. Ailesinin İtalya'ya dönüşü için de düzenlemeler 

yaptı. Doğu Illyricum'daki tasarılarından vazgeçmemişti ancak doğu ve batı sarayları 

arasında kardeşçe bir uyum hedeflediğinin ve Arcadius'un çıkarlarının Honorius'un 

çıkarlarından daha az değerli olmadığının anlaşılmasını istiyordu. 112 

Stilicho ve Alaric’in İtalya Mücadelesi  

Alaric ve Gotların 397'de Yunanistan’ı yağması sırasında Stilicho tarafından 

ablukaya alınıp Mora'dan, Epir Eyaletine nasıl çekildiklerini ve Alaric'in muhtemelen 

İlirya'daki askerlerin başında imparatorluk görevine atandığına değinmiştik. 

Kaynaklar onun ismini bahis konusunda uzun süre sessiz kalmıştır. Sadece 

makamından istifade ederek birliklerini Daçya Eyaletindeki Roma cephaneliklerinden 

modern silahlarla donattığı bilinmektedir. Daha sonra Alaric aniden İtalya'yı işgal 

etmeye karar verdi. Belki de Gainas'ın öldürülmesi onun dikkatini Balkan 

topraklarından alıp Honorius’un yönetim alanında halkı için bir yerleşim yeri aramaya 

yöneltti. Her ne kadar böyle iddialar ortaya atılsa da İtalya'da kalıcı bir krallık kurmayı 

umması pek mümkün değildi. Honorius'u korkutup Tuna eyaletlerinde kendi idaresi 

için toprak ile imtiyaz edinmek istediği varsayılabilir. Alaric beklediği uygun anı 

401'in sonlarına doğru buldu. Radagaisus adında vahşi bir liderin komutasındaki bir 

grup Vandal ve diğer barbarlar Noricum ve Raetia'ya113 girmişti. Alaric, Kasım ayında 

beklenmedik şekilde İtalyan Alplerini geçerek ele geçirdiği anlaşılan Aquileia'ya 

doğru ilerledi. Romalılar böyle bir saldırıyı tahayyül etmediklerinden dehşet içinde 

kalmışlardı. En azından Galya'ya kaçmayı düşünen ve Milano surlarının arkasında 

güvende olduğuna zorlukla ikna olan Honorius bu duruma en iyi örnekti. Alaric’in 

sonraki adımı Venedik şehirleri oldu. İmparatoru kıskacı altına almak için Milano'ya 

yürümeye hazırdı.114  

 
109 Bury, a.g.e., s. 137. 
110 Hughes, a.g.e., s. 121. 
111 Hughes, a.g.e., s. 122. 
112 Kardeşlere sahip çıkma iddiası için bkz. Claudian, 2/5, s. 58-59; Bury, a.g.e., Vol. I, s. 119. 
113 Noricum: Günümüz Avusturyası ve Slovenya topraklarını içine alan bölge. Raetia: günümüz doğu 

ve orta İsviçre bölgesi. 
114 The Gothic History of Jordanes, XXIX 146-147, s. 92; J. B. Bury, a.g.e., s. 160-161; The Cambridge 

Ancient History, Vol. XIV s., 120; Alaric'in. Selanik'ten Julian Alplerinin eteklerine değin yürüyüşü, 

Pannonia'nın düşmanlık dolu savaşçı yörelerinden geçişi, Stilicho tarafından birlikler ve tahkimatlar ile 

güçlendirilmiş bu dağları aşması, Aquileia kuşatması, Istria'nın ve Venedik'in alınışı ona çok zamana 

mal olmuştur bkz. Gibbon, a.g.e., s. 83-85. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

82 

 

Milano'da olan imparatorluk hükümetinin, çevresindeki bataklıklardan dolayı 

saldırılardan daha kolay korunan Ravenna'ya taşınması kararı alındı.115 Stilicho, 

Hristiyanlar için pek adil olmayan şekilde Paskalya günü Alaric’e ani bir saldırı 

başlattı. Got kralı bir Hristiyan olarak o gün savaş olmasını beklemiyordu. Stilicho’nun 

kendisi de Hristiyan’dı, saldırı için Pagan bir komutan lazımdı ve o kişi Saul isimli 

barbar bir subay oldu. Orosius bu saldırı neticesinde Paskalya gününün kirletildiğini 

dile getirir.116 Stilicho Gotların üzerine yürüyen askerlerine: “Şimdi bir zafer kazanın 

ve pek çok savaşılmamış savaşın galibi olun, Roma’ya eski şanını kazandırın; 

İmparatorluğun çerçevesi sarsılıyor omuzlarınızla destekleyin.” diyerek cesaret 

aşılıyordu.117  

Pollentia Savaşı 5/6 Nisan’da yapıldı. Her iki taraf da kesin bir zafer iddia 

edemedi. Ancak Roma askerleri Got kampını işgal edip Alaric'in ailesinin de dahil 

olduğu birçok esiri ele geçirdi. Gotlar Ligurya118 kıyılarına indi ve Etruria yönünde 

sahil yolu boyunca yürüdü. Stilicho onları yakalayıp ezmeye çalışmadı ve müzakere 

kanalını açtı. Theodosius olsa belki bu Got kafilesini imha ederdi. Alaric İtalya'dan 

ayrılmayı kabul etti ancak hangi koşulların sağlandığını bilmiyoruz.119  

Alaric ve Gotlar kuzeye doğru ilerlerken Verona’ya saldırmış burada Stilicho 

ile tekrar çarpışmak durumunda kalmışlardı. Savaşın ayrıntıları net olarak bilinmese 

de açlık ve hastalık tarafından kırılırken Gotlar, Brenner120 geçidine doğru ilerlemeye 

geçti. Stilicho bir kez daha Alaric ile pazarlık masasına oturdu ve Gotları topyekûn bir 

imhaya girişmedi. Got şefleri Stilicho ile iletişim halindeydi ve Alaric’in tüm planları 

konsülün kulağına çalınıyordu. Artık adamlarının eski desteğini hissedemeyen Got 

önderi, Stilicho ile anlaşmaya vardı. Alaric Dalmaçya ve Pannonia sınırına karargâh 

kurabilecekti karşılığında ise Stilicho’nun İlirya’yı ilhak planına yardım edecekti.121 

Alaric, Illyricum için “magister utriusque militiae” nişanını Arcadius'tan değil, batı 

sarayından aldı.  Gotlar, Epir’e yani eski mıntıkalarına geri döndü.122  

 

İmparator Honorius, işgalcilerin geri püskürtülmesi zaferini Roma'ya girerek 

kutladı. 402'nin yaz veya sonbaharında, Alaric'in yakınlığını tehdit olarak gören saray 

görevlilerinin önerisiyle evini ve sarayını Milano'dan Ravenna'ya taşımıştı. Tehlike 

geçtiğine göre artık Palatine Tepesi'ndeki Sezar sarayında ikamet edebilir ve senato ile 

Roma halkının huzurunda altıncı konsüllüğüne başlayabilirdi.123 Genç Honorius’un 

muzaffer günlerini inkâr edilmez şekilde Stilicho’nun hamlelerine dayandırabiliriz. 

Konsül hızla batının en uzak eyaletlerine ulaşmış orada barbarlardan oluşan yeni 

Kohort (piyade) bölükleri hazırlayarak imparatorluk bayrağı altına almıştı.124 

Kutlamaların ardından halk ve papaz sınıfı, Alaric’i yenilgiye uğrattığı halde serbest 

bıraktığı için Stilicho’nun siyasetini eleştirdi. 125 

 
115 Vogt, a.g.e., s. 185; Bauer, a.g.e., s. 99-100. 
116 Orosius, 7/37, s. 349; Bauer, a.g.e., a.y. 
117 Claudian, Cilt II, de Bello Gothico s. 166-167. 
118 Ligurya: Kuzey batı İtalya kıyıları Korsika adasının kuzeyine tekabül etmektedir.  
119 Bury, a.g.e, s. 162-163; Gibbon, a.g.e., s. 88-89; Collins, a.g.e., s. 52. 
120 İtalya Alplerinde bir dağ geçidi.  
121 Bury, a.g.e., s. 162- 165; Hughes, a.g.e., s. 143; Gibbon, a.g.e., Cilt III, s. 90-91. 
122 Sozomen, 8/25, s. 414-415; Mitchell, a.g.e., s. 98. 
123 Bury, a.g.e., s. 163-164. 
124 Gibbon, a.g.e., s. 85-86. 
125 Orosius, 7/37, s. 349; Gibbon a.g.e., s. 91-92. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

83 

 

Barbar Radagaisus’un Ordusunu İmha 

Stilicho hem Alaric hem de Radagaisus ile aynı dönemde uğraşmak zorunda 

kalmıştı. İmparatorluğun kuzey sınırları tehlike altındaydı. Stilicho, Radagaisus'u ve 

Raetia'nın işgalcilerini geri püskürtmek için mobil birliklerini Alpler’den geçirdi. Kış 

seferi başarılı olmuş Barbarlar durdurulmuştu.126 Radagaisus, Manya'nın en kuzey 

kesiminden Roma kapılarına dek ilerlemişti. Suev, Vandal ve Burgund uluslarından 

oluşan ordusunu Alan ve Germenlerle takviye etmişti. Bağımsız Gotlar, Radagaisus'un 

bayrağı altına toplandığında ona Gotların kralı denildi. İddialara göre öncü kuvvetleri, 

soylulukları ve başarılarıyla kendini kanıtlamış on iki bin savaşçıdan oluşuyordu. 

Orosius’un ifadesiyle toplamda iki yüz bin savaşçıdan oluşan ordu, kadınların ve 

çocukların da katılmasıyla dört yüz bin kişiye ulaşmaktaydı.127 Roma bu büyük 

kalabalık Tuna’ya varana kadar kendilerinden haberdar olmadı. İmparatorluk 

güvenliğini tekrar Stilicho'nun ellerine bırakmıştı. Honorius'un konsülü ve komutanı 

tüm planını yine İtalya’nın savunması üzerinde kurdu. İkinci kez eyaletleri kendi 

haline bırakıp birliklerini emri altına çağırdı. Asker kaçaklarını durdurmak ve yeni 

askerler edinebilmek için orduya yazılmak isteyen her köleye özgürlük ve ayrıca iki 

altın vaadinde bulundu. Bütün bu çabaya rağmen Stilicho koca bir imparatorluktan 

yaklaşık kırk bin kişilik bir ordu çıkarabildi. Halbuki imparatorluğun önceki 

zamanlarında yalnızca gönüllü Roma vatandaşları bu sayıda asker çıkarırlardı.128  

Romanın konsülü emrindeki lejyonlara yardımcı kuvvet eklemeye devam 

ederken Barbarların önderi direnç görmeden Alpleri, Po'yu ve Apenin'i geçti. Honorius 

müstahkem Ravenna’da, Stilicho ise kuvvetleriyle Pavia’da uzak birliklerin ve 

müttefik desteklerinin (Alan ve Hun birlikleri)129 kendisine katılmasını bekliyordu. 

Çok sayıda İtalya kenti bu saldırılarda tahrip ve yağma edildi. Radagaisus sıkıntısız 

yürüyüşünün sonunda Floransa’yı kuşatmaya başladı.130 

Floransa şehri savunma direncinin sonuna gelmişken surların üzerinden, 

birleşmiş kuvvetlerinin başında kentin yardımına gelen ve kısa sürede barbarları 

bozguna uğratacak olan Stilicho'nun sancakları göründü. Orosius’a göre Tanrının 

yardımı ile kan dökülmeden Hıristiyanlar sapkın paganlara karşı galip gelmişti.131 Bu 

ilahi destekli epik anlatım belirli açılardan Stilicho'nun strateji eğilimine uygundur. 

Konsül, ordusunun kırılganlığının bilincinde olduğu için askerlerini kesin sonuç 

alamayacağı bir çatışmaya sokmak istememişti. Daha önce pek çok kez Alaric’e karşı 

kullanıp ustalaştığı taktiği uygulayarak barbarları kuşatma siperleriyle sarıp abluka 

altına almıştı. Uygulanan taktikle kuşatanlar kuşatılmıştı.  Barbarlar ve Roma ordusu 

arasında pek çok çatışma gerçekleşmiş barbarları en çok etkileyen husus abluka 

nedeniyle yaşanan erzak ve su kıtlığı olmuştu. Radagaisus’un takipçileri imha edilmiş, 

23 Ağustos 406’da önderleri orada idam edilmişti.132   

Stilicho, Roma ve İtalya’yı barbar akınlarından korurken uzak eyaletler 

savunmasız kalıyordu. Radagaisus’un ardında bıraktığı topluluklar boş kalan Galya 

 
126 Bury, a.g.e., Vol. I. s. 161. 
127 Orosius, 7/37, s. 349-350; Mitchell, a.g.e., s. 98.  
128 Zosimus, 5/26, s. 113; Gibbon, a.g.e., s. 98-99. Bu rakam hayli az olup devletin içinde bulunduğu 

sıkıntıyı göstermektedir zira Roma ordusu Hannibal ile mücadele döneminde kale nöbetçileri hariç iki 

yüz bin kişiydi. Bkz. Mommsen, a.g.e., Cilt III, s. 181. 
129 Uldız ve Sarus, Stilicho’ya yardım etmiştir. Bkz. Orosius. 7/37, s. 351. 
130 Gibbon, a.g.e., s. 99-100; Bury, a.g.e., s. 167-168. 
131 Orosius, 7/37, s. 350-351; Vogt, a.g.e., s. 186; Bury, a.g.e., s. 167-168. 
132 Zosimus, 5/26, s. 113; Gibbon, a.g.e., s. 101-103; Bury, a.g.e., s. 167-168. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

84 

 

Eyaletine geçerek bölgeye yerleşmeye başladı. Almanlar bu süreçte kesin bir yansızlık 

sürdürmüş, Franklar ise imparatorluğun savunulması için tüm çabalarını ve 

yeteneklerini kullanmışlardı. Stilicho, mezkûr savaşçı uluslarla müttefikliğini titizlikle 

sürdürmüştü. Frank Krallarından biri olan Marcomir, anlaşmanın ruhuna aykırı hareket 

ettiği için, Roma mahkemesi açık oturumunda yargılanmış, Toskana Eyaletine sürgüne 

gönderilmişti. Marcomir'in kardeşi Sunno ise fitneci kabul edilmiş ve Franklar 

tarafından ölümle cezalandırılmıştı. Böylece Franklar, Stilicho'nun tahta geçirdiği 

başka bir krala bağlılık göstermişti.133 Stilicho’nun tasavvuru ile İtalya’dan 

uzaklaştırdığı Frank ve Germen kabileleri Avrupa bilhassa Galya ve bugünkü Fransa 

topraklarında yayılım gösterdi.134  

Konsül büyük zaferiyle Ravenna'ya döndü ve burada Honorius'tan, Britanya da 

dahil olmak üzere batı eyaletlerinin, bir gaspçı olan III. Constantinus'un liderliğinde 

isyan ettiği haberini aldı.135 Marcus, Britanya'da bulunan birliklerin imparator ilan 

ettiği ilk kişiydi. Gratianus, erguvan giydirdikleri ve taçlandırdıkları ikinci hükümdar 

oldu. Dört aydan daha az bir süre sonra Gratianus da selefinin alınyazısına uğradı. 

İngiltere’de bulunan Roma lejyonları üçüncü kez isyan edip safları arasında bulunan 

Constantinus adlı askeri coşkuyla imparator ilan etti.136 Daha sonra bu isyancı Galya 

bölgesinde Sarus tarafından öldürülecekti.137 

Stilicho’nun Gözden Düşüşü ve Ölümü   

Mayıs 408’de Honorius Bolonya’dayken ağabeyinin ölüm haberini öğrendi. 

Küçük yaştaki yeğeni II. Theodosius'un çıkarlarını korumak için Konstantinopolis'e 

gitme fikrine kapıldı.138 Durumu değerlendirmek için danışmanı Stilicho'yu yanına 

çağırdı. Konsül, imparatorun taht iddiacısı III. Constantinus, Galya'yı ele geçirirken 

İtalya'yı terk etmesinin devlet için ölümcül sonuçları olacağını söyleyerek Honorius’u 

bu plandan vazgeçirdi.139 Ayrıca kendisinin doğu başkentine seyahat etme görevini 

üstlenebileceğini imparatora iletti. Arcadius'un ölümü Stilicho'ya Illyricum'daki 

planını sürdürmek için çok iyi bir fırsat sunmuştu ve bunun kaçırılmaması 

gerekiyordu.140 Doğuya kimin gideceği hususunda Honorius ve Stilicho arasında 

tartışma ve anlaşmazlık yaşanırken buna bir de askerlerin disiplinsiz davranışları 

eklendi. Stilicho, kışkırtılan askerlerin isyanını sessizce bastırarak doğuya gitme 

teklifini imparatora kabul ettirdi. Honorius, Galya'da ki otoritesini yeniden tesis etme 

görevini Alaric’e verirken Konstantinopolis'e gidecek olan Stilicho'nun göreviyle ilgili 

yeğeni II. Theodosius’a gönderilmek üzere resmi mektuplar hazırlayıp imzaladı. 

İmparator, danışmanı ile görüştükten sonra Pavia’ya geçti ve orada Stilicho’nun yok 

edilmesi için komplo ağı örülmüş oldu. Honorius'a yaklaşma fırsatı yakalayan saray 

görevlisi Olympius uzun süredir imparatora Stilicho’yu kötülüyordu. Yolculuk 

boyunca da buna devam etti. Stilicho'nun Honorius’u itibarsızlaştırdığı, gücü ele 

 
133 Gibbon, a.g.e., s. 103-104. 
134 Gibbon, a.g.e., s. 107. 
135 Zosimus, 5/27, s. 113; Mitchell, a.g.e., s. 98-99 
136 Gibbon, a.g.e., s. 108; Bauer, a.g.e., s. 101. 
137 Daiti O Hogain, The Celts History, The Collins Press, Britanya 2006, s. 209. 
138 Hughes, a.g.e., s. 202. 
139 Sozomen, 9/4, s. 426-428. Stilicho, Alaric ile sözleşmiş doğunun başkentine hareket etmek için 

hazırlıklara başlamıştı bkz. Olympiodorus, The Fragmentary Classicising Historians of the Later 

Roman Empire Eunapius, Olympiodorus, Priscus and Malchus, Ed. R.C. Blockley, Cilt II, Arca 

Classical and Medieval Text, Papers and Monographs, Liverpool 1983, 5/2, s. 157 
140 Hughes, a.g.e., s. 204. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

85 

 

geçirdiği ve II. Theodosius'u ortadan kaldırıp kendi oğlunu doğu tahtına oturtmayı 

planladığına dair söylemlerde bulundu. Pavia’da bulunan hoşnutsuz ve isyankâr 

askerler arasına da aynı şüphe tohumlarını ekti. Çabaları imparatorun yanında bulunan 

en üst düzey görevlilerinin neredeyse hepsinin, İtalya ve Galya'nın “praetorian 

prefect” muhafız liderleri de dahil olmak üzere, devlet yöneticilerinin öldürüldüğü 

askeri bir devrime yol açtı.141  

Stilicho Bolonya’dayken Pavia’da vuku bulan isyanın endişe verici haberleri 

kendisine ulaştı. Honorius’un durumundan emin olamayan konsülün aklına ilk gelen 

seçenek kendisiyle birlikte olan barbar birliklerinin başında Pavia’ya yürüyüp 

isyancıları cezalandırmak oldu. Ancak imparatorun güvende olduğunu öğrendiğinde 

Romalılara karşı barbar birlikleri kullanmaktan çekindi veya vazgeçti. Aralarında Got 

komutan Sarus'un da içinde bulunduğu Alman takipçiler harekete geçmeye istekliydi 

ve konsülün kararındaki değişim onları öfkelendirdi. Bu öfke gece yarısı Stilicho’yu 

öldürme niyetine dönüştü. İsyancıların elinden güçlükle kurtulan Stilicho İtalyan 

kentlerine barbarlara kapılarını kapatmalarını emreden genelgeyi gönderdi. 

Garnizonundan ve sadakatinden pek emin olmayarak Ravenna'ya yöneldi. Lakin 

Honorius, Olympius'un kışkırtmasıyla konsülün tutuklama fermanını çoktan 

onaylamıştı.142  

Honorius ve Stilicho’nun arasını açan olaylardan biri belki de Alaric’in baskı 

ile istediği maddi destekler olmuştu. Senato bu isteğin reddedilmesini ve Alaric’e 

savaş açılmasını oy birliği ile savunurken Stilicho, Illyricum Eyaletinin batıya 

bağlanması hayalindeydi. Konsül imparatorluğun mücadele ettiği kavimlere karşı 

destekçisi olarak gördüğü Alaric ile arasının bozulmasını istemiyordu. Got önderinin 

talep ettiği tutarın verilmesini senatoya zorla kabul ettirdi. Uzunca yazılan istek 

listesinin yanı sıra Alaric’e 4000 pound altın ödenecekti.  Senato üyelerinden nispeten 

daha cesur olanlarından Lampadius143: “Bu bir barış değil; bir esaret anlaşmasıdır.” 

diye haykırmıştı. Stilicho’nun ezici gücünden öylesine korkuluyordu ki ateşli 

konuşmacı imparatorun kayınpederi kendisine zarar vermesin diye kiliseye sığınıp 

münzevi hayata başlamıştı. Sonuç olarak para Alaric’e ödenmiş ve böylece Roma 

ordusunun hizmetinde kalması sağlanmıştı. Bu vesileyle yukarıda zikrettiğimiz üzere 

Galya’daki gaspçıya karşı görevlendirilme imkânı oluşmuştu.144 Stilicho’nun ömrü 

bunları görmeye yetmedi. Konsülün dikkatli tutumu, iç savaşlara karşı duyduğu 

hassasiyet ve devletin zayıf düşmesiyle ilgili tam kanısı, dışarıda fetihler yapmaktansa 

içeride barışı sürdürmenin gerekliliğini ona öğretmişti. Belki asıl ve gerçek amacı 

Alaric’in kuvvetlerini İtalya’dan uzaklaştırmaktı. Alaric kendisini Stilicho'nun dostu 

bir asker olarak tanıtıyor, tüm birliklerin başında hiç vakit yitirmeden Galya'yı gasp 

edenin üzerine yürümeyi öneriyor ve kendi ulusuna, batı eyaletleri içerisinde boş bir 

yerleşim yeri gösterilmesini talep ediyordu.145  

Stilicho'nun konumu göründüğü kadar güvenli değildi. Kızı İmparatoriçe 

Maria ölmüştü ancak Honorius, Stilicho’nun diğer kızı Materna Thermantia ile 

 
141 Bury, a.g.e., s. 171; Gibbon, a.g.e., s. 114-115. 
142 Bury, a.g.e., s. 171-172; Gibbon, a.g.e., s. 114-117. 
143 Mitchell, a.g.e., s. 99; Collins, a.g.e., s. 53. 
144 Zosimus, 5/29, s. 114; Bury, a.g.e., s. 169-170. 
145 Gibbon, a.g.e., s. 111-114. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

86 

 

evlenmeye ikna edilmişti.146 Stilicho imparator üzerindeki etkisini arttırmak için 

oğlunun Placidia ile birleşmesini bu sebeple istiyordu. Gildo'ya karşı alınan zafer, 

Alaric'in İtalya'dan kovulması ve Radagaisus'un yenilgisiyle kazandığı popülaritesi git 

gide azalıyordu. Galya'da yaşanan talihsizlikler senato tarafından onun yetersizliğine 

veya ihanetine bağlanıyordu ve muhalifleri gözünde Alaric ile olan belirsiz ilişkileri 

İtalya için sadece yeni bir tehlike yaratmıştı. Doğu Illyricum'daki tasarısının 

imparatorluğu üçe bölmek niyetini kapsadığı, oğlu Eucherius'un imparator olması 

gerektiğini düşündüğü konuşuluyordu. Başkentte hala baskın bir etkiye sahip olan 

Roma'nın pagan aileleri hem kendisi hem de eşi Serene’den nefret ediyordu. Ordudaki 

popülaritesi de güvence altında değildi. Kendisi ve Honorius 408 baharında 

Roma'dayken, bir arkadaşı onu Pavia’da konuşlanmış birliklerin hükümetine karşı pek 

de dostça olmadığı konusunda uyarmıştı.147 Ravenna’da tutuklama emri ile karşılaşan 

Stilicho gecenin karanlığında bir kiliseye sığındı. Ertesi gün imparatorun onu ölüme 

mahkûm etmediği yalnızca gözetim altında tutulmak suretiyle hapse atılmasını istediği 

kendisine iletildi. Stilicho kiliseden dışarı çıktığında imparatordan ikinci bir mektup 

geldi ve idamı emredildi. Oysa en başından ölüm emrinin verildiği açıktı. Kendisine 

Ravenna'ya kadar eşlik eden ev halkı, yabancı hizmetkarları ve kendisine bağlı 

birlikler onu kurtarmaya çalıştılar ancak Stilicho onların olaya müdahale etmesini 

kesin bir şekilde yasakladı. 22/23 Ağustos 408 tarihinde başı kesilerek idam edildi.148 

Celladı Heraclian, Afrika valiliği göreviyle ödüllendirildi.149 Oğlu Eucherius da kısa 

bir süre sonra Roma'da öldürüldü ve İmparator Honorius, Thermantia'yı boşadı. 

Stilicho’nun mülklerine el konuldu. Bir yargılama olmadan ihaneti kabul edilmişti, 

ancak idamından sonra hangi arkadaşlarının ve destekçilerinin suç planlarına 

karıştığını bulmak için bir engizisyon yapıldı. Olympius, Stilicho’nun ardından 

generalleri, dostları ve yandaşlarına işkence uygulattı.150 Stilicho’nun komutanları ve 

yakınları yaşadıkları işkence ve sorgulamalara rağmen ihanet iddialarını kabul etmedi. 

Maktul konsül ihaneti tasarladıysa da hiç kimseyi sırdaş edinmediği oldukça açıktı.151 

Böylece Ian Huges’in deyimi ile “Batı’da son büyük ordunun komutanı 

Stilicho”152Roma’nın siyaset perdesinden çekilmiş oldu.  

Stilicho'nun, kişisel hırslarından ziyade Theodosius'un politikasını sürdürme 

arzusuyla tüm imparatorluğu kontrol etmeyi amaçladığına dair işaretler vardır ancak 

bu tasarısı doğu kanadının naipleri tarafından her daim başarıyla engellenmişti.153 

Bury’e göre Stilicho açıkça başarısız bir yönetim sergilemişti. Radagaisus'un ordusunu 

yok etmişti ancak Kuzey İtalya harap olduktan sonra aynı şekilde Alaric’i mağlup 

etmiş fakat Yunanistan ve İtalya Got akınlarından nasibini almıştı. İmparatorluğun 

 
146 Stilicho tereddüt içindedir fakat Serene bu evlilik için hayli isteklidir. Bkz. Zosimus, 5/28, s. 113; 

Olympiodorus, 3/1, s. 154-155.  
147 Bury, a.g.e., s. 170-171; Askerler, Stilicho'nun barbarlar için özel tutum takındığını görerek 

kızıyorlar, halk ise kendi kötülüklerinin doğal sonucu olan mutsuzlukların kaynağını ona yüklüyordu. 

Detaylı bilgi için bkz. Gibbon, a.g.e., s. 114-115. 
148 Orosius, 7/38, s. 292; Sozomen, 9/4, s. 426-427. 
149 Oliver Nicholson, “Heraclian”, The Oxford Dictionary of Late Antiquity, Ed. Oliver Nicholson, 

Oxford University Press, United Kingdom 2018 s. 709 
150 Zosimus, 5/35-37, s.  117-118. 
151 The Chronicle of Theophanes Confessor, “Byzantine and Near Eastern History AD 284-813” Çev. 

Cyril Mango ve Roger Scott, Clarendon Press, Oxford 1997, s. 123 Bauer, a.g.e., s. 101-103; Gibbon, 

a.g.e., s. 115-117; J. B. Bury, a.g.e., s. 172. 
152 Hughes, a.g.e., s. 114. 
153 Vogt, a.g.e., s. 180. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

87 

 

sınırlarını korumaktan ziyade İlirya eyaleti ve doğu sarayı ile uğraşan Stilicho, kendi 

yönetimi boyunca Roma Devleti’nin başına gelen talihsizliklerden ve ölümünden kısa 

bir süre sonra batı kanadının parçalanmasından sorumlu tutulmamalıdır. İmparatorluk 

yasası onu, barbar kavimleri zenginleştiren ve kışkırtan bir kamu haydudu olarak 

gösterdiğinde, sert sözler muhtemelen genel görüşü ifade ediyordu.154 Kaderin cilvesi 

daha önce doğuda halk düşmanı kabul edilen konsül idamının ardından devletin batı 

kanadında da halk düşmanı ilan edildi.155 Stilicho’nun ölümü iki imparatorluk 

hükümeti arasındaki ilişkileri kısacık bir an geliştirmiş gibi gözüktü. Stilicho'nun 

direktifi ile Honorius'un çıkardığı doğu tüccarlarını batı limanlarından dışlayan ferman 

iptal edildi.156 Olympius, Stilicho’yu ayrıca dinsizlikle suçladı. Papazlar, Eucherius 

eğer saltanata geçseydi, ilk iş pagan dinini yüceltip kiliseye işkenceyi getirecekti 

söylemlerinde bulunmaya başladı. Stilicho'nun oğlu Hristiyan eğitimi almıştı, babası 

da her zaman iyi bir Hristiyan olduğunu göstermiş ve bu dini savunmuştu. Honorius 

belki de yanlış kişi için idam fermanı imzalamıştı.157  

Stilicho’nun ölümünden sonra barbarların haksızca takibata uğrayıp 

öldürülmesi sebebiyle otuz bin kişilik Got topluluğu da Alaric’e katıldı.158 Güçlü 

müttefiki aynı zamanda rakibinin idam edildiğini öğrenen Alaric derhal İtalya’ya geri 

döndü ve Roma’yı kuşattı. İlk kuşatmasında Gotlara deri, altın, ipek ve karabiber 

verilmesi karşılığında barış antlaşması uygulandı.159 Serene kuşatma esnasında 

Alaric’e yardım edeceği kuşkusuyla boğularak öldürülmüş olup Galla Placidia’nın da 

infazına onay verdiği iddia edilir.160 İkinci kuşatma ise 409’da oldu Alaric kavminin 

Illyricum’a iskânının Honorius tarafından reddedilmesi üzerine tekrar Roma üzerine 

yürüdü. Olympius’u dinleyen Honorius, Alaric’in istedikleri yapmadı. 161 Got kralı 

şehri kuşattı ve 24 Ağustos 410’da zorlanmadan Roma’ya hâkim oldu.162 Ravenna’ya 

sığınan Honorius hiçbir bölgeye asker gönderemedi. Senato Alaric’e “magister 

militum” olmayı teklif etmişti lakin istediklerini bir türlü alamayan Alaric bunu kabul 

etmedi. Şehirde büyük bir yağma yapıldı. İdealine sonunda kavuşan Alaric, Placidia’yı 

da kişisel rehinesi olarak yanına almıştı. Şehirdeki yıkımı aktaran Hieronymus’un 

deyimi ile “Tüm dünyayı alan kent alınmıştı.”163 Stilicho'nun halefleri imparatorun 

başkomutanları ve başbakanlarıydı ancak onlar da tıpkı Vandal general gibi aslında 

seçkin Romalılardı. Bunlardan ilki 417'de kariyerinin zirvesindeyken imparatorun kız 

kardeşi Galla Placidia ile evlenen Askerlerin Efendisi Constantius olacaktı.164  

Stilicho, Roma’nın çöküşünü hızlandırmamış olup Vandal’dan ziyade tipik bir 

Romalıdır.165 Barbar tabir edilen kavimlerin kılıçlarını saban demirlerine çevirmeyi 

başarmıştır. Onlara imparatorluğa boyun eğmedikleri sürece Roma dünyasına kabul 

 
154 Bury, a.g.e., s. 172- 173. 
155 Gibbon, a.g.e., s. 118. 
156 Bury, a.g.e., s. 173. 
157 Gibbon, a.g.e., 118-119. 
158 Sozomen, 9/6, s. 429; Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 318. 
159 Sozomen, 9/6, s. 429; Bauer, a.g.e., s. 101-103. 
160 Bury a.g.e., s. 175; Mitchell, a.g.e., s. 100. 
161 Bury, a.g.e., s. 177. 
162 Orosius 7/39, s. 353; The Gothic History of Jordanes, XXX 155-156, s. 94; Bury, a.g.e., s. 183. 
163 Bauer, a.g.e., s. 101-103; Phillip Schaff and Henry Wace, A Select Library of Nicene and Post-Nicene 

Fathers of Christian Church, Newyork 1893, Cilt VI, Letter “CXXVII” s. 257. 
164 Vogt, a.g.e., s. 182. 
165 Boatwright ve diğerleri, a.g.e., s. 309. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

88 

 

edilemeyecekleri mesajını her daim vermiştir. 166 Stilicho’nun devlet politikası sonraki 

devreler içinde önemlidir zira Roma’dan kaçan Vandal ve Gotlar Stilicho tarafından 

Galya'ya itilmiş ve bölgeye yerleşmeye başlamıştı.167 Bu durum sonraki yüzyıllarda 

Avrupa’nın çerçevesinin şekillenme sebeplerinden biri oldu.  

Orosius’a göre Stilicho devleti yıpratmak ve korkutmak için kendisinden 

yaşamak maksadıyla yerleşim yeri isteyen Alaric ve Gotları kullanıp onları Roma’ya 

karşı kışkırtıyordu.168 Oysa Stilicho bir Romalı gibi belki biraz dar bir pencereden batı 

kanadının çıkarlarını düşünüyordu. Roma’ya karşı gelen kavimlere karşı toplanan 

kabilelerin başında Frankları eziyor, Ren Nehri üzerinden Galya'ya seferler 

düzenliyordu.169 Olympius’un Ravenna’da Stilicho hakkında bulunduğu ithamlar dahi 

tek bir örnekle boşa düşüyordu. Tek oğlu olmasına rağmen onu sadece “notarius et 

tribunus” rütbesine kadar yükseltmişti ve onun için başka bir şey yapmamıştı.170 

Kendisinden önceki konsüllerin gücü elde ettiklerinde gerçekleştirdiği kıyımların 

yakınından geçecek adımlar atmamıştı. Roma senatörlerinin içinde bulunduğu kumar, 

içki ve sefahatin merkezinde171 Romalılığı kabul görmese de soydaşları ve diğer 

barbarlara karşı son anına kadar Roma’nın çıkarlarını düşünmüştür.   

Sonuç 

IV. yüzyılda başlayan süreç içerisinde Kavimler Göçü olarak adlandırılan ve 

gerek Roma İmparatorluğu’nu gerekse Avrupa’yı derinden etkileyecek olan geniş göç 

hareketleri pek çok tarihçinin kabul ettiği gibi yeni bir dönemin kapılarını aralamıştır. 

Roma özelinde bakılacak olursa imparatorluk, barbar olarak adlandırılan kavimlerin 

sınırlarını zorlaması ile pek çok alanda krize girmiş, devlet sisteminde bozulmalar 

meydana gelmiş ve nihayetinde imparatorluk kesin olarak bölünmüştür. Ayrışmanın 

ardından imparatorluğun batı kanadı yaşanan göç dalgalarına dayanamayıp 476’da 

parçalanmıştır.   

Tahminen 360 yılında doğan Flavius Stilicho, Vandal kökenli bir asker ve 

idareci olarak karşımıza çıkmıştır. Kendisi her ne kadar Roma kanı taşımasa dahi tesis 

ettiği evlilik bağı, düşünce ve davranışları itibarıyla gerçek bir Romalı kimliğine sahip 

olmuştur. Muhalifleri tarafından Stilicho’nun kimi zaman müttefik kimi zaman da 

rakibi olan Alaric’i askeri manada ezmemesi kendisinin hainliğine yorulmuştur. 

Oysaki Stilicho böyle yaparak batıya bağlamak için uğraştığı İlirya Eyaleti’ni 

imparatorluğun doğu kanadının insafına bırakmamıştır. İlirya Eyaleti o dönem 

açısından imparatorluğun asker deposu niteliğindedir ve Stilicho bunun farkında 

olarak uzun süre eyaleti tekrar batı yönetimine kazandırmaya çalışmıştır. 

Stilicho’nun yönetimi devraldığı dönem kavimler göçüyle birlikte Roma 

İmparatorluğunun sistemine dahil olmak veya yurt edinmek isteyen barbar kavimlerin 

fırsat buldukça Roma sınırlarını kalabalık gruplar halinde aştığı bir evredir. Stilicho bu 

sebeple Alaric’i kendi hizmetinde tutmak istemiş İlirya Eyaletinin kendisine 

sağlayacağı imkanların barbar akınlarına daha rahat karşı koyma imkânı vereceğini 

düşünmüştür. Stilicho’nun durmayan barbar akınları sebebiyle savunmada kalması 

 
166 Josep Vogt, a.g.e., s. 190. 
167 The Gothic History of Jordanes, XXIII/115, s. 84. 
168 Orosius, s. 7/37, s. 352-356. 
169 Gregory (Gregorius) of Tours The History of The Franks, Vol. II, Çev. O. M. DALTON, M.A., F.B.A., 

F.S.A., Oxford at The Clarendon Press, London 1927, 2/8, s. 53. 
170 Zosimus, 5/32-34, s. 116-117. 
171 Mommsen, a.g.e., cilt IV, s. 439. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

89 

 

normaldir. Ayrıca generali ve damadı olduğu Theodosius’un uyguladığı Got 

politikasını sürdürmüştür. Ordusunda Romalılarca barbar kabul edilen unsurları 

barındırması, reislerine tevcihlerde bulunup yanında tutması da bunun tezahürüdür. 

Stilicho, barbarları hizmetine almak suretiyle Alaric gibi Roma başkentini, tacını ve 

tahtını ideal gören barbarların verdikleri zararı minimalize edip onların gücünü diğer 

kavimlere karşı kullanmıştır. Bu politika bir yerde reform dönemlerinde konsüllerin, 

kendilerini yabancı hissetmemeleri için Roma bağımlılarına ve müttefiklerine 

vatandaşlık vermesinin bir benzeridir. Stilicho Roma sınırlarına akan kavimlerin askeri 

güçlerini kendi askeri bünyesine dahil ederek gelen göç dalgalarının merkezi 

etkilemesine engel olmuşsa da bu uluslar İtalya coğrafyası dışındaki diğer bölgelere 

yerleşmişlerdir. Galya ve İspanya gibi eyaletler Stilicho’nun için de bulunduğu durum 

itibariyle izlediği politikada ikinci plandadır. Benimsediği yol önceki devirlerin 

konsüllerin uyguladıkları ile hemen hemen aynıdır.  Onlar da iç çatışmalar, doğu ve 

güneyde yaşanan hadiseler sebebiyle belli dönemlerde Alplerin kuzeyini daha az 

önemsemişlerdir. Stilicho’nun Gildo ve Radagaisus’a karşı toplayabildiği asker sayısı 

ordunun yetersizliğini göstermektedir. İmparatorluk içerisinde önemli görevlerde 

bulunan Stilicho önce Honorius’un naibi daha sonra 400 yılında Batı Roma konsülü 

olmuştur. Senato nezdinde popülaritesini tedricen kaybetmesini müteakip muhaliflerin 

komplosu sonucu 408’de imparatorun emriyle Ravenna’da idam edilmiştir. Ölümünün 

ardından her daim mağlup ettiği Alaric Roma üzerine yürümüş şehri ele geçirip 

yağmalamıştır. Stilicho’nun idamı sonrası Roma İmparatorluğu’nun batı kanadı diğer 

gelişmelerin ekseninde 100 yıl dahi ayakta kalamadan yıkılmıştır. Konsülün ölümü ise 

Roma İmparatorluğunun karakteristik özelliklerinden olan saray entrikalarının bir 

örneğini teşkil etmektedir. Konsülün kızlarını Honorius ile evlendirerek otoritesini 

sağlamlaştırmış olduğu aşikardır. Oğlu Eucherius’un Placidia ile nişanlanması onu 

Honorius’un ardından tahta aday yapsa da bu durum tek başına konsülü ihanet ile 

suçlamaya yetmez. Saray görevlisi Olympius tarafından aktarılan düşünceler 

nedeniyle Honorius’un kayınpederi, naibi ve konsülü olan Stilicho’nun kendisinin 

yetkilerini gasp eden bir zorba olduğuna inanması veya inanmak istemesi belki de pasif 

yönetiminden kurtulmak istemesinin sonucudur. Stilicho tıpkı rakibi Eutropius’un bir 

zamanlar yaptığı gibi kiliseye sığınmış fakat ölümden kurtulamamıştır. Roma 

kuruluşundan itibaren kendi liderlerini tüketen aynı zamanda yenileyen bir sisteme 

sahip olmuştur. Honorius’un ölüm emrini vermesine sebep olan Stilicho’nun oğlunu 

imparator ilan edeceği şayiaları hiçbir zaman doğrulanamamıştır. Stilicho görev 

süresinde İtalya coğrafyası ve imparatorluğun barbarlar tarafından tahrip edilmesine 

engel olamasa da onları durdurup başkentin düşmesine engel olmuştur. Stilicho’nun 

ölümü Batı Roma adına olumlu bir gelişme olmamış aksine barbar unsurlar devlet 

yönetimine daha fazla müdahale etmiştir. Öyle ki 476 yılında Barbar asıllı Roma 

komutanı Odoacer son Roma İmparatoru Romulus’u tahttan indirerek devletin sonunu 

getirmiş ve İtalya kralı olmuştur. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

90 

 

 
Resim 1: Stilicho, Serena ve Eucherius'un Fildişi İkili Tablosu (Monza 

Katedrali) (© 2013 White Images/Scala, Floransa)172 

 

 

 

 

Kaynakça 

Bailey, Cyril, Antik Roma’nın Dini, Çev. Peren Gülmez, Balkan Sanat Yayın, İstanbul 

2021. 

Bauer, Susan Wise, Ortaçağ Dünyası, Çev. Mustafa Küpüşoğlu, Alfa Yayınları, 

İstanbul 2022. 

Boatwright, Mary T., Gargola, Daniel J., Talbert, J.A. Richard, Lenski, Noel, 

Romalıların Kısa Tarihi, Çev. İrem Kısacık, Alfa Yayınları, İstanbul 2020. 

Bury, J.B., History of the Later Roman Empire, Newyork 1958. 

Claudian, Çev. Maurice Platnauer, C. I-II, Harward University Press, London 1990. 

 
172 https://www.archaeologs.com/i/330/diptych 

 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

91 

 

Collins, Roger, Early Medieval Europa, 300-1000 (Macmillan History of Europa), 

Macmillan, London 1991. 

Davies, R. H. Carless, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Çev. Rümeysa Şişman, Dergâh 

Yayınları, İstanbul 2020. 

Davis, William Stearns, Roma İmparatorluğu Tarihi -Ana Hatları ile-, Çev. Elif 

Bulanalp, Ark Kitapları, İstanbul 2023. 

Eutropius Kısa Roma Tarihi, Çev. Çiğdem Menzilcioğlu, Alfa Yayınları, İstanbul 

2023. 

Gibbon, Edward, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, Cilt III, Çev. 

Asım Baltacıgil, İndie Yayınları, İstanbul 2019. 

Gregory (Gregorius) of Tours the History of The Franks, Çev. O. M. Dalton, M.A., 

F.B.A., F.S.A., Oxford at the Clarendon Press, London 1927. 

Gül, Muammer, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Bilge Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2017. 

Hogain, Daiti O., The Celts History, The Collins Press, Britanya 2006. 

Huges, Ian, Stilicho The Vandal Saved Rome, Pen & Sword Military, United Kingdom 

2010. 

Marcellinus Ammianus, Roma Tarihi, Çev. Samet Özgüler, Historia Kitap, İstanbul 

2020. 

Mitchell, Stephen, A History of the Later Roman Empire, ad. 284–641, Wiley 

Blackwell Publishing, United Kingdom 2015. 

Mommsen, Theodor, Roma Tarihi, “İtalya Birliğinden Kartaca ve Yunan Devletlerinin 

Boyunduruk Altına Alınmasına Kadar”, Cilt III, Çev. Mehmet Ali Erbak, Say 

Yayınları, Ankara 2023. 

Mommsen, Theodor, Roma Tarihi “Devrim”, Cilt IV, Çev. Mehmet Ali Erbak, Say 

Yayınları, Ankara 2023. 

Natal, David, “Stilicho”, The Oxford Dictionary of Late Antiquity, Ed. Oliver 

Nicholson, Oxford University Press, United Kingdom 2018. ss. 1417.  

Nicholson, Oliver “Heraclian”, The Oxford Dictionary of Late Antiquity, Ed. Oliver 

Nicholson, Oxford University Press, United Kingdom 2018 ss. 709. 

Ostragorsky, George, Bizans Devleti Tarihi, Türk Tarih Kurumu, Ankara 2015. 

Orosius, Paulus, Historium Adversium Paganos Libri VII, Karl Zangemeister, Lipsiae 

in aedibus B. G. Teubneri 1889. 

Orosius, Paulus, The Seven Books of History Against the Pagans, çev. Roy J. Deferrari, 

The Catholic University of America, Washington 1981. 

Olympiodorus, The Fragmentary Classicising Historians of the Later Roman Empire 

Eunapius, Olympiodorus, Priscus and Malchus, Ed. R.C. Blockley, Cilt II, 

Arca Classical and Medieval Text, Papers and Monographs, Liverpool 1983. 

Schaff, Phillip and Wace, Henry, A Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers 

of Christian Church, Newyork 1893. 

Socrates, Ecclesiastical, The History of the Church in Seven Book, London 1709. 

Sozomen, Ecclesiastical History of Sozomen in Nine Books from A.D. 324 to A.D. 440, 

Samuel Bangster, London 1846. 

Taberî, Muhammed b. Cerîr, Târîhu’t-Taberî “Târîhu’r-rusül ve’l-mülûk”, Cilt II, Thk. 

Muhammed Ebu’l-Fazıl İbrahim, Daru’l-Maarif, Kahire 1968. 

The Cambridge Ancient History, The Late Empire, A.D. 337-425, Ed. Averil Cameron, 

Cilt XIV, Cambridge University Press 2008. 



Abdulkadir Barış / Roma’nın Vandal Generali  

Stilicho ve Ölümü 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

92 

 

The Chronicle of Theophanes Confessor, “Byzantine and Near Eastern History AD 

284-813”, Çev. Cyril Mango ve Roger Scott, Clarendon Press, Oxford 1997. 

The Father of The Church Paulus Orosius the Seven Books of History Against the 

Pagans, Çev. Roy J. Deferrari, The Catholic University of America, 

Washington 1964.  

The Gothic History of Jordanes, Çev. Charles Christopher Mierow, Humphrey Milford 

Oxford University Press, London 1915. 

Theodoratus, Ecclesiastical History, Samuel Bangster, London 1843. 

Ülgen, Pınar, Orta Çağ Avrupa Tarihi, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2022. 

Vasiliev, A. Alexander, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev. Tevabil Alkaç, Alfa Yayın, 

İstanbul 2016. 

Vogt, Josep, The Decline of Rome “The Metamorphosis of Ancient Civilization”, Orion 

Publishing, London 1993. 

Wolfram, Herwing, Germenler Kökenleri ve Roma Dünyasıyla İlişkileri, Çev. Tuğba 

İsmailoğlu Kacır, Kronik, İstanbul 2020. 

William, Charles ve Omani, Chadwick, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Çev. Ekin Duru, 

Say Yayınları, İstanbul 2021. 

Zosimus, New History, Thk. Ronald T. Ridley, Sdyney 2006. 

“Ivory Diptych of Stilicho”, https://www.archaeologs.com , erişim tarihi: 01.12.2024  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

BİZANS-ABBASİ MÜCADELELERİNDE MALATYA / Malatya in 

The Byzantine-Abbasid Struggles 

Buket TOSUN 

 

Özet 

Malatya, coğrafi konumu nedeniyle tarih boyunca türlü devletler ve toplumlar tarafından elde 

edilmek istenen bir şehir olmuştur. Şehir, Anadolu’nun doğu kapısı olarak nitelendirebileceğimiz bir 

bölgede yer almaktadır. Doğu-Batı, Güney-Kuzey yolları üzerinde adeta bir kavşak vazifesi 

görmektedir. Bu özelliği, şehrin daimî bir mücadele yaşamasına zemin hazırlamıştır. Çok eski 

dönemlere kadar uzanan tarihi geçmişiyle Malatya, Roma İmparatorluğu’nun eline geçmesiyle birlikte 

etkin bir role sahip olmuştur. Roma bu bölgeye XII. Fulminata Lejyonu’nu yerleştirerek şehre askeri bir 

hüviyet kazandırmıştır. Bu tarihten sonra şehir sırasıyla Parthlar, Sasaniler, Emevîler ve Abbasilerin 

mücadelelerine tanıklık etmiştir. Bu süreçte şehir sıkça el değiştirmiş, yağmalara ve yıkımlara maruz 

kalmıştır. Bilhassa Bizans-Abbasi mücadelelerinde Malatya, siyasi açıdan hareketli bir dönem 

geçirmiştir ve bu mücadelelerden dolaylı ve/veya doğrudan etkilenen şehirlerden biri olmuştur. Bu 

süreçte sosyal, ekonomik, askerî, fizikî ve demografik açılardan etkilenmiştir. Malatya açısından bu 

süreç acı dolu hatıralara sahiptir. Makalemizi meydana getirirken bazı ana kaynaklardan ve modern 

araştırmalardan istifade ettik. Bu kaynakların rehberliğinde Malatya’nın Bizans-Abbasi 

mücadelelerinde oynadığı rolü ve geçirdiği siyasi dönüşümleri hakkında bilgi vereceğiz. 

Anahtar Kelimeler: Bizans, Melitene/Malatya, Abbasi, Müslüman-Araplar. 

 

Abstract 

Due to its geographical location, Malatya has been a city desired by various states and societies 

throughout history. The city is located in a region that we can characterize as the eastern gate of Anatolia. 

It serves as a crossroads on the East-West, South-North roads. This feature has paved the way for the 

city to experience a constant struggle. With its historical past dating back to ancient times, Malatya 

played an active role after it was captured by the Roman Empire. Rome gave the city a military identity 

by placing the XIIth Fulminata Legion in this region. After this date, the city witnessed the struggles of 

the Parthians, Sassanids, Umayyads and Abbasids respectively. During this period, the city changed 

hands frequently and was subjected to looting and destruction. Especially during the Byzantine-Abbasid 

struggles, Malatya experienced a politically active period and was one of the cities affected directly or 

indirectly by these struggles. In this process, it was affected socially, economically, militarily, physically 

and demographically. For Malatya, this process has painful memories. In this article, we have benefited 

from some main sources and modern researches. With the guidance of these sources, we will provide 

information about the role of Malatya in the Byzantine-Abbasid struggles and the political 

transformations it underwent. 

Keywords: Byzantine, Melitene/Malatya, Abbasid, Muslim-Arabs. 

 

 
 Doktora Öğrencisi, Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü.  



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

94 

 

Giriş 

Eski çağlardan itibaren önemli bir sınır şehri olma özelliğini haiz olan Malatya 

şehri, bulunduğu coğrafi konumu sebebiyle daima kilit bir rol oynamıştır. Askeri ve 

ticari yolların üzerinde yer alması sayesinde kıymetini her zaman korumuştur. Şehir, 

oldukça eski tarihlere dayanan geçmişiyle farklı devletlere ve kültürlere ev sahipliği 

yapmıştır. Malatya’nın içinde bulunduğu coğrafi saha ilk medeniyetlerin ortaya çıktığı 

bölgedir. Bu nedenle şehir çok katmanlı bir tarihe sahiptir. 

Malatya şehrinin ilk olarak nerede kurulduğuna baktığımızda bugünkü 

konumundan farklı olduğunu görmekteyiz. Şehir ilk olarak Arslantepe ile ortaya 

çıkmıştır.1 Arkeolojik bulgulardan yola çıktığımızda2 şehrin kendi dönemi içinde 

siyasi olarak önemli bir konuma sahip olduğu anlaşılır. Bulgular, şehrin bir yönetim 

merkezi özelliği gösterdiğine işaret etmektedir. 

Şehrin adına ilk defa çivi yazılı metinlerde rastlanılması şehrin köklü bir tarihi 

geçmişi olduğunu gözler önüne sermektedir. Bu metinlerde Melita, Malazia, Malita, 

Maldia, Maldiya, Maldija; Asur belgelerinde Milidia, Melidia, Melitea, Milid, 

Meliddu, Melide ve Urartu belgelerinde ise Melita şeklinde anılmaktadır.3 Çek bilim 

insanı Bedrich Hrozny, şehrin adının Hititçe “bal” anlamına gelen “Melit” 

kelimesinden türemiş olduğunu iddia etmiştir.4 Geç Hitit hiyeroglif kabartmalarında 

da Malatya şehri, “Dana Başı ve Ayağı” şeklinde sembolize edilmiştir.5 Bu hayvanın o 

dönem için kutsal olduğunu düşündüğümüzde şehre verilen önemi bir kere daha 

anlayabiliriz. 

Şehrin konumunu ilk defa belirleyen meşhur coğrafyacı Strabon (MÖ 58- MS 

21) şehirden bahsederken Melitene ismini kullanmıştır.6 Roma/Bizans döneminde de 

şehir Melitene ismiyle anılmaya devam etmiştir.7 Müslüman Arap-Bizans 

mücadelelerinde ve şehrin İslam hâkimiyetine girdiği dönemde şehrin adı aynı kalmış, 

sonrasında Müslüman Araplar tarafından Malatiyye halinde kullanılmıştır. Selçuklular 

şehri Vilayet-i Malatya olarak adlandırmış, Anadolu Selçukluları ise üstünlük ve asalet 

manasına gelen Dâru’r-Rifâ ismini uygun bulmuştur.8 

Bizans-Abbasi mücadelelerine geçmeden önce Roma’nın Anadolu’ya girişi, 

ardından sırasıyla Parthlar, Sasaniler, Emeviler ile yapılan mücadeleleri Malatya 

özelinde değerlendirmeye çalışacağız. 

Roma’nın Anadolu’da sahip olduğu ilk toprak parçası bir savaş ya da sefer 

sonucu gerçekleşmemiştir. Kabul edilen görüşe göre, Bergama/Pergamon Kralı III. 

Attalos’un vasiyeti icabı topraklar Roma’ya bırakılmıştır (MÖ 133). Böylece Roma, 

Pergamon Krallığı’nın olduğu bölgede ilk eyaleti olan Asya/Asia Eyaleti’ni 

 
1 Göknur Göğebakan, “Malatya”, TDV İslam Ansiklopedisi, C.27, Ankara 2003, s.469. 
2 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
3 Orhan Tuğrulca, Malatya Tarih Kent ve Kültür Neolitik Dönemden Osmanlı Dönemine Kadar (MÖ 

7000-MS 1300), C.1, 1. Baskı, Malatya Belediyesi Kültür Yayınları: 15, İstanbul 2013, s. 29. 
4 Bilge Umar, Türkiye’de Tarihsel Adlar, İnkılâp Kitabevi, İstanbul 1993, s. 561. 
5 Sebahattin Ağaldağ, En Eski Çağlardan Bizans Dönemine Kadar Malatya Tarihi, Selçuk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Konya 1988, s.14. 
6 Strabon, Geographika Antik Anadolu Coğrafyası XII.-XIII.-XIV. Kitap, çev. Adnan Pekman, Arkeoloji 

ve Sanat Yayınları, İstanbul 2000, s.1. 
7 Göknur Akçadağ, “Malatya Şehir Adı ve Şehrin Tarihi Süreçleri”, Akra Kültür Sanat ve Edebiyat 

Dergisi, S.9, 2016, s.187. 
8 Akçadağ, a.g.m., ss.187- 188. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

95 

 

kurmuştur.9 Sonraki süreçte Roma, Anadolu’daki kazanımlarını artırarak sınırlarını 

Fırat Nehri’ne kadar genişletmiştir. Roma’nın doğuya doğru genişleme faaliyetleri 

İran bölgesindeki Parthlar için bir tehdit unsuru oluşturmuştur. 

Roma’nın Fırat sahasında varlık gösterdiği ilk dönemlerde bölgede bulunan 

yerel hanedanlıklar Parthlara karşı tampon vazifesi görmüş, ancak Roma daha sonraki 

yüzyıllarda Fırat bölgesindeki bazı önemli geçit noktalarına kendi lejyonlarını 

yerleştirmiştir. Bu noktalardan birisi de Melitene’dir.10 Bu dönemde Melitene’ye 

yerleştirilen lejyon XII. Fulminata Lejyonu’dur. Bu lejyon Roma’nın doğudaki en 

önemli askeri üssü olmuştur.11 M.S. I. yüzyılda12 XII. Fulminata Lejyonu’nun 

Melitene’ye yerleşmesi ile Malatya yer değiştirmiş ve bugün Battalgazi olarak bilinen 

bölgeye, Arslantepe’nin 4 km kadar kuzeyine taşınmıştır.13 Malatya şehri bu tarihten 

itibaren daha fazla yerleşim alarak nüfusunu giderek artırmış ve gelişmeye 

başlamıştır.14  

XII. Fulminata Lejyonu’nun Malatya’da kurulmasından sonra şehir, Roma için 

hayati bir vaziyeti -doğu sınırlarını Parthlara karşı koruma- üstlenmiştir. Roma için 

önemli bir sınır şehri olmuştur. Hatta Ramsay’in ifadesine göre; yollar Malatya’ya 

çıkar ve yol kenarlarında yer alan mil taşlarında Malatya’ya olan mesafeler 

gösterilirdi.15 

Roma-Parth mücadelelerinin sona ermesiyle birlikte İran coğrafyasında 

Parthların devamı şeklinde nitelendirebileceğimiz Sasaniler (226-651) ortaya 

çıkmıştır. Böylece doğuda Roma ile olan mücadeleyi Sasaniler devralmıştır. 

Bulunduğu konum nedeniyle Malatya bu süreçten ciddi oranda etkilenmiştir.16 

Thedosious öldüğünde (395) Roma İmparatorluğu yönetim bakımından resmi 

olarak ikiye ayrılmıştır. Batıda kalan toprakları Honorius, doğuda kalan toprakları ise 

Arkadios yönetmiştir. Böylece doğu tarafında Konstantinopolis merkezli Doğu 

Roma/Bizans İmparatorluğu vücuda gelmiştir.17 Malatya tabi olarak Bizans’ın payına 

düşmüştür. Şehir, bu dönemde git gide gelişecek ve Roma dönemine nazaran daha 

etkili bir rol oynayacaktır.18 

Bu süreçte Sasaniler topraklarını büyütmeye devam etmiş ve Bizans aleyhine 

bir gelişme göstermeye başlamışlardır.  

 
9 Hasan Akyol, “Bizans-Sasani Mücadelelerinde Urfa (VI. ve VII. Yüzyıllar)”, The Journal of 

Mesopotamian Studies, C: 3/1, 2018, s. 23. 
10 Ercüment Yıldırım, “Roma-Parth Mücadelesinde Fırat Nehrinin Jeopolitik Önemi”, Uluslararası 

Tarih ve Sosyal Araştırmaları Dergisi, 2012, S. 7, s. 47. 
11 Ağaldağ, a.g.t., s.235. 
12 Cüneyt Güneş, “Notitia Episcopatuum (Kilise Kayıtlarına) Göre Melitene Metropolitliği ve Bu 

Metropolitliğe Bağlı Piskoposluklar Hakkında (VII-XI. Yüzyıllar)”, Ortaçağda Malatya Makaleler 

(Genişletilmiş Ve Gözden Geçirilmiş II. Baskı) ed. Yahya Başkan vd., Bilsam Yayınları, Malatya 2020, 

s.47. 
13 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
14 Buket Tosun, “Bizans-Emevî Mücadelelerinde Malatya”, ICSAS 3rd International Conference On 

Humanity And Social Sciences (İzmir, 13-15 Eylül 2024), ed. Sameer Jain, 2024, s.41. 
15 W. M. Ramsay, Anadolu’nun Tarihi Coğrafyası, çev. Mihri Pektaş, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul 

1960, s.47.   
16 Tosun, a.g.m., s.41. 
17 Abdullah Kaya, “Doğu Roma (Bizans) İmparatorluğu (330-1453)”, Orta Çağ Tarihi, ed. Selim 

Hilmi Özkan, İdeal Kültür Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 2016, s.528. 
18 Tosun, a.g.m., s.41. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

96 

 

Sasani Kralı I. Hüsrev (531-579) dönemine kadar Malatya’yı dolaylı olarak 

etkileyen bazı olaylar yaşanmıştır.19Ancak bu tarihten sonraki süreçte Malatya büyük 

yıkımlar ve yağmalar görmeye başlamıştır. 

I.Hüsrev, Bizans’a karşı başarılı seferler düzenlemiş ve bunun sonucunda 

Anadolu ve Suriye bölgesinden bazı toprakları ele geçirmeyi başarmıştır.20 Ermeni 

tarihçi Sebeos, aksini iddia ederek I.Hüsrev’in Malatya’da Bizans’a karşı bir yenilgi 

yaşadığını belirtmiştir.21 İmparator Iustinianos (527-565) tahta geçtiği dönemde 

Bizans-Sasani arasında, sonucu iki taraf için de neticesiz kalan22 ilk İran Harbi 

meydana gelmiştir. 532 yılında da iki taraf arasında “Ebedi Barış” imzalanmış ve 

neticede Bizans’ın her sene Sasanilere haraç vermesi kararlaştırılmıştır.23 Bizans bu 

barış sürecini, doğuda yer alan şehirlerini tahkim ederek değerlendirmiştir. Bunlardan 

biri de sınır kalesi görevi üstlenen Malatya’dır.24 Göknur Akçadağ, şehrin surlarının 

bu dönemde tamamlandığını ve şehrin III. Armenia Eyaleti’ne merkez seçildiğini 

aktarmıştır.25 

542 senesinde Hüsrev’in, Bizans topraklarına saldırmasıyla Ebedi Barış süreci 

nihayete ermiştir. Kommagene topraklarında faaliyet gösteren26 Sasani kralı, 575 

senesinde Malatya’yı tahrip etmiştir.27 II. Iustinianos (565-578) Bizans tahtına 

oturduğunda Sasaniler’e verilen vergiyi ödemek istememiştir. Sonucunda Armenia 

sahasında dönen büyük bir savaşın fitili ateşlenmiştir. 20 yıl süren bu savaşta Bizans, 

bütün varlığını ortaya koymuştur. Bu dönemde İran’da ortaya çıkan karışıklıklar 

savaşın Bizans açısından olumlu seyretmesine neden olmuştur. Karışıklıklar 

neticesinde Mavrikios, Sasani iç işlerine müdahale ederek İran tahtına geçmesi için II. 

Hüsrev Perviz’e yardım etmiştir. Bu yardım bir barış anlaşmasına vesile olmuş (591) 

ve İran Armenia’sının büyük bir kısmı Bizans’a bırakılmıştır.28 

Bundan sonraki süreçte de Bizans-İran savaşları sık sık yapılan çatışmalar ve 

barış anlaşmaları ile devam etmiştir. Bu süreci nihayete erdiren gelişme 627 senesinde 

yapılan Ninova Savaşı’dır. Bu savaşla Bizans, Sasaniler üzerinde kesin bir galibiyet 

elde etmiştir.29 

Sasanilerin gücü kırıldıktan sonra Bizans yeniden doğudan gelen bir tehlike ile 

karşı karşıya kalacaktır. Bu tehlike, ilk olarak Suriye ve Filistin bölgelerinde yaptıkları 

fetihlerle git gide güçlenen Müslüman Araplardır.  

 
19 Buket Tosun, Bizans Döneminde Malatya, Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Manisa 2023, s.18. 
20 Esko Naskali, “Sâsânîler”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 36, İstanbul 2009, s.175. 
21 Sebeos, Herakleios Tarihi, 1. Baskı, çev. Z. Zühre İlkgelen, Ayışığı Kitapları, İstanbul 2019, s.30. 
22 Charles Diehl, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. A. Göke Bozkurt, İlgi Yayınları, 1. Baskı, İstanbul 

2006, s.39.   
23 Alexander A. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. Tevabil Alkaç, Alfa Yayınları, 2. Baskı, 

İstanbul 2017, s. 164. 
24Ernst Honigmann, Bizans Devleti’nin Doğu Sınırı, çev. Fikret Işıltan, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul 1970, s.17. 
25 Akçadağ, a.g.m., ss. 191-192. 
26 Diehl, a.g.e., s.39. 
27 Honigmann, a.g.e., ss.18-19. 
28 Georg Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, çev. Fikret Işıltan, TTK Yayınları, 10. Baskı, Ankara 2019, 

s.73. 
29 Naskali, a.g.mad., s.175. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

97 

 

Bu dönemde Bizans’ın genel vaziyetine bakacak olursak, imparatorluk uzun 

süren Sasani savaşları nedeniyle askeri ve ekonomik açıdan epey yıpranmıştı.30 Bu 

sıkıntılar tabi olarak siyasi ve idari mekanizmayı da menfi olarak etkilemiştir. Bizans 

ve Sasani’nin yıllarca süren savaşın içinde yıpranması, dinamik bir güç olarak ortaya 

çıkan Müslüman Arapların işini kolaylaştırmıştır.  

Bizans’ın Müslüman Araplarla ilk ciddi askeri münasebeti Ecnadeyn (634) ile 

olmuş, sonrasında bunu Yermük Savaşı (636) takip etmiştir.31 Müslüman Araplar 

Yermük Savaşı ile Bizans karşısında büyük bir galibiyet elde etmişlerdir.32 Bu savaş 

ile Bizans’ın Suriye’de egemenliği sona ermiş, Müslümanların hakimiyet dönemi 

başlamıştır. Savaştan sonra Herakleios Urfa’da ve Samsat (Samosata)33’ta dağılan 

ordusunu toparlamaya çalışmış, ancak başarılı olamamıştır.34 Müslüman Arapların 

Malatya önlerine kadar gelmeleri de bu savaşın sonunda mümkün olmuştur. Komutan 

İyâz b. Ganm, bu savaştan kaçan Bizanslıları takip etmesi için görevlendirilmiş ve 

onları takip ederek Malatya’ya kadar gelmiştir. Burada şehir halkı ile cizye ödemeleri 

karşılığında bir anlaşma yaparak geri dönmüştür.35 İmparatorluk toprağına dahil olan 

bir şehrin Müslüman Araplara cizye vermesi, fiiliyatta şehrin elden çıktığına işaret 

etmektedir. 

Malatya halkının cizye ödediği haberini alan İmparator Herakleios buna 

öfkelenerek derhal şehrin yakılmasını emretmiştir.36 

Hz. Osman’ın İslam halifesi olduğu dönemde Muâviye b. Ebû Süfyân, Bizans 

üzerine yapılan seferlere öncelik vermiştir.37 Bu dönemde İyâz b. Ganm, Malatya’nın 

fethedilmesi için Habib b. Mesleme’yi vazifelendirmiştir. Şehir, Müslümanlar 

tarafından fethedilse de kısa süre sonra yeniden elden çıkmıştır.38 

Muâviye, Şam ve el-Cezîre valisi olduktan sonra Habib b. Mesleme yeniden 

Malatya fethiyle görevlendirilmiştir. Habib b. Mesleme şehri fethettikten sonra buraya 

bir ordu ve vali yerleştirmiştir.39 Bizans topraklarına seferler düzenlemek isteyen 

Muâviye, şehre gelerek Şam ve el-Cezîre ile başka bölgelerden gelen insanları 

yerleştirmiştir. Böylece Malatya, Müslümanlar tarafından Bizans’a yapılacak 

seferlerin hareket ve geçiş noktası olmuştur.40 

Müslümanların başarılı fetihleri, Hz. Osman’ın şehit edilmesiyle birlikte 

halifeliğin Hz. Ali’ye geçişi sürecinde duraklama yaşamıştır. Müslümanlardaki iç 

karışıklıklar, Bizans’ın bir süre rahata ermesini sağlamıştır. 

 
30 Walter E. Kaegi, Bizans ve İlk İslam Fetihleri, çev. Mehmet Özay, Kaknüs Yayınları, 1. Basım, 

İstanbul 2000, s.71. 
31 Işın Demirkent, “Bizans”, TDVİA, C.6, İstanbul 1992, s.233. 
32 Ostrogorsky, a.g.e., ss.102-103. 
33 Adıyaman ilinde tarihi bir kent. (Bkz. Umar, a.g.e., s.702) 
34 Mustafa Fayda, “Yermük Savaşı” TDVİA, C. 43, İstanbul 2013, s.485. 
35 Asri Çubukçu, “İyâz b. Ganm”, TDVİA, C. 23, İstanbul 2001, s.498. 
36 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
37 Adem Apak, “Hz. Osman ve Halifelik Dönemi (644-656)”, İslam Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker 

Yayınları, 8. Baskı, Ankara 2020, s.271. 
38 Ahmed b. Yahyâ el-Belâzurî, Fütûhu’l Büldan, çev. Mustafa Fayda, Siyer Yayınları, İstanbul 2013, 

s.216. 
39 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih Tercümesi II, çev. M. Beşir Eryarsoy, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, 

s.489. 
40 el-Belâzurî, a.g.e., s.216. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

98 

 

661 senesinde Muâviye’nin halifeliği ele geçirerek Emevî Devleti’ni 

kurmasıyla41 Müslüman fetihleri yeniden canlanarak devam etmiştir.  

Malatya bu dönemde Emevîler tarafından Bizans üzerine yapılacak seferlerin 

hareket noktasını oluşturmuştur.42 Malatya’nın elde tutulması, Müslümanların batıya 

doğru ilerlemesini kolaylaşmıştır. Bu sebeple Bizans başkentine bile seferler 

yapılmıştır. 

Muâviye’den sonra vasiyet üzerine Yezîd, Emevî hilafetinin başına geçmiştir. 

Ancak Yezîd’in halifeliğinin Hz. Hüseyin ve Abdullah b. Zübeyr’in başını çektiği grup 

tarafından kabul görmemesi Müslümanlarda bir kaos ortamına sebebiyet vermiştir. 

Yezîd’in vefat etmesinden sonra Bizans, Müslümanlardaki karışıklıkları kendi lehine 

çevirmek için harekete geçmiştir. Bu dönemde İmparator IV. Konstantinos Malatya’ya 

saldırmış,43 ardından Müslümanlar şehirden ayrılmıştır.44 

Abdülmelik b. Mervan döneminde yaşanan iç karışıklıklar sebebiyle halife, 

Bizans İmparatoru II. Iustinianos (685-695)164 ile bir barış imzalamak zorunda 

kalmıştır.45 695 ve 696 senelerinde Müslümanlar, Malatya’ya iki kez sefer 

düzenlemiştir.46 Düzenlenen bu seferlerde Müslümanların şehri fethettiğine dair 

kaynaklarda herhangi bir bilgi yoktur. Ancak bunu takip eden yıllarda Bizans toprağı 

olan ve Malatya’nın batısında kalan, daha doğrusu Bizans toprağı olan Turanta47’nın 

Müslümanlar tarafından fethedilmesi bize, Malatya bölgesinde Müslüman Arapların 

hakimiyetlerini tesis etmiş olduklarına dair ipucu vermektedir.48 el-Belâzurî, 

Turanta’nın fethini 702-703 senesine49; Abû’l-Farac ise 711 senesine 

dayandırmaktadır.50 

Bizans İmparatoru II. Iustinianos 711 senesinde öldükten sonra 6 sene boyunca 

taht kavgaları vuku bulmuştur.51 Müslümanlar bu durumu fırsat bilerek yeniden fetih 

hareketlerine başlamışlardır. İstanbul kuşatması bir kere daha hayata geçirilmiştir.52 

İbnü’l-Esîr, bu dönemde Malatya civarında üç tane kalenin alındığını aktarmaktadır.53 

Ömer b. Abdülaziz’in halife olmasıyla birlikte İstanbul kuşatması kaldırılmış, 

Turanta bölgesi güvenlik maksadıyla boşaltılmış ve Müslüman ahali Malatya’ya 

yerleştirilmiştir. Malatya’ya vali olarak Ca’vene b. el-Hâris atanmıştır.54 

Emevîler devrinde üstünde durmamız gereken bir uygulama “sugur” 

bölgelerinin oluşturulmasıdır. Sugur, belli bölgelerde yoğunlaşan stratejik askeri 

bölgeler olarak karşımıza çıkmaktadır. Tarsus ile Malatya arasında uzanan bu sugur 

 
41 İrfan Aycan, “Muâviye b. Ebû Süfyân”, TDVİA, C. 30, Ankara 2020, s.331. 
42 Tosun, a.g.m., s.43. 
43 el-Belâzurî, a.g.e., s.216. 
44 Şahin Uçar, Anadolu’da İslâm-Bizans Mücadelesi, İşaret Yayınları, İstanbul 1990, s.92. 
45 Mahfuz Söylemez, “Doğu Emevîleri”, İslam Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker Yayınları, 8. Baskı, 

Ankara 2020, ss.334-336 
46 Şahin Uçar, Araplar’ın Anadolu Seferleri (M.S. 640-750), Domino Yayınları, İstanbul 2007, ss.150-

151. 
47 Malatya’nın Darende ilçesi. (Bkz. Umar, a.g.e., s.804) 
48 Tosun, a.g.m., s.44. 
49 el-Belâzurî, a.g.e., s.216. 
50 Gregory Abû’l-Farac (Bar Hebraeus), Abû’l-Farac Tarihi I, 3. Baskı, çev. Ömer Riza Doğrul, TTK 

Basımevi, Ankara 1999, ss.190-191. 
51 Vasiliev, a.g.e., s.268. 
52 Demirkent, a.g.mad., s.234. 
53 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih IV., çev. M. Beşir Eryarsoy, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, s.519. 
54 el-Belâzurî, a.g.e., s.216. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

99 

 

bölgesinde Müslümanlar müstahkem mevkiler kurarak sınırlarını emniyete almak 

istemiştir. Bu sınır hattı Sugûrü’l Cezîre ve Sugûrü’ş-Şam olmak üzere ikiye 

ayrılmaktadır ve Malatya, Cezîre Sugûru şehirlerine dahildir.55 

İmparator V. Konstantinos dönemi (741-775) Müslümanlara karşı başarılı 

seferlerin yapıldığı bir dönemdir.56 Malatya açısından zorlu geçmiştir, bu dönemde 

şehir iki kez tahrip edilmiştir. Armeniakon Theması Komutanı Aşkıraş şehre hareket 

ederek şehirde büyük bir yağma yapmıştır.57 Şehir halkı Halife Hişam’dan yardım 

istemiş ve halife şehri savunmak üzere yola çıkmıştır. Kısa zaman içinde Rumların 

şehirden ayrıldığına dair bilgi gelmesi neticesinde şehirde imar faaliyetleri başlamış 

ve halife bu işler tamamlanıncaya kadar şehirde kalmıştır.58 743 yılında İmparator V. 

Konstantinos bu kez Zibatra59’yı ele geçirerek tahribat başlatmıştır. Daha sonra 

Zibatra, Müslümanlar tarafından yeniden imar edilmiştir.60 

Hişam b. Abdülmelik döneminin sonlarında Emevîlerde iç karışıklıkların 

arttığını ve devletin siyasi istikrarının birçok sebeple sarsıldığı görülmektedir. Halife 

Hişam bu sorunlarla büyük oranda baş etmiştir. Ancak Şiî ve Haricîlerin isyanları ve 

git gide güç kazanan Abbasî muhalefeti nedeniyle Halife Hişam’ın vefatının ardından 

devlet yıkılma sürecine girmiştir. Hişam’ın halefi II. Velîd dönemi devlet idaresiyle 

alakadar olunmayan bir dönemdir. Yeni halife tüm zamanını av partileri ve eğlenceyle 

harcamıştır. Ayrıca mukaddes değerleri aşağılaması ona karşı muhalif bir grubun 

doğmasına neden olmuştur. Emevî ailesi de kendi içinde parçalanmış ve devletin 

yıkılışına giden süreç hızlanmıştır. Nihayetinde 750 yılında Abbasilerin isyanı ve 

Emevî Halifesi Mervan’ın öldürülmesi ile Emevî Devleti’ne son verilmiştir.61 

750-751 senesinde Bizans tarafından Malatya yeniden kuşatılmıştır.62 Bu kez 

halife, iç sorunlar nedeniyle şehir halkına yardım edememiştir. Şehri kuşatan V. 

Konstantin ordugâhını kurduktan sonra şehir halkına eman vermiş ancak ilk etapta 

halktan herhangi bir cevap gelmemiştir. Mancınıkların kurulmasıyla birlikte halk 

boyun eğmek zorunda kalmıştır. Yanlarına alabildikleri eşyalarıyla beraber şehri 

boşaltmışlardır.63 Şehir, Bizans askerleri tarafından yakılıp yıkılmış ve ambardan 

başka bir şey bırakılmamıştır.64 İbnü’l-Esîr’in verdiği bilgiye göre şehir 755-756 

senesinde Bizans tarafından yeniden ele geçirilerek surları tahrip edilmiştir.65 

Bizans (Doğu Roma)-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

Emevîlerin 750 senesinde inkırazından sonra halifelik Abbasiler koluna 

geçmiştir.66 Emevîlerin yıkılış sürecinde ve Abbasilerin otoritesini oturtmaya 

çabaladığı süreçte Bizans ortaya çıkan bu kaos ortamını fırsata çevirerek başarılı 

 
55 Güneş a.g.m., ss.52-53. 
56 Demirkent, a.g.mad., s.234. 
57 Honigmann, a.g.e., s.55.; Abû’l-Farac, a.g.e., s.198. 
58 el-Belâzurî, a.g.e., ss.216-217. 
59 Malatya’nın Doğanşehir ilçesi. (Bkz. Umar, a.g.e., s.824.) 
60 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih V, çev. Yunus Apaydın, Bahar Yayınları, İstanbul 1986, s.229. 
61 İsmail Yiğit, “Emevîler”, TDVİA, C. 11, İstanbul 1995, ss.93-94. 
62 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
63 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.363. 
64 el-Belâzurî, a.g.e., s.217. 
65 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.395. 
66 Hakkı Dursun Yıldız, “Abbasiler”, TDVİA, C.1, İstanbul 1988, s.34. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

100 

 

olmuştur.67 Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi bu dönemde Malatya gibi müstahkem 

şehirleri tahrip etmekle meşgul olmuştur. 

İlk Abbasi Halifesi Ebü’l Abbas es-Seffâh (750-754) döneminde de Bizans, 

Malatya’ya saldırıda bulunmuş, yağmalamış ve birçok Müslüman’ı katletmiştir.68 Bu 

dönemde Bizans aslında bu sınır bölgelerine yerleşme politikası gütmemiş, bu 

bölgelere olabildiğince zarar vererek muhtemel İslam ilerleyişini durdurabilmeyi 

amaçlamıştır. Bu nedenle de sık sık yağma seferleri düzenlemiştir. 

Abbasi Halifesi Ebû Cafer el-Mansûr (754-775) döneminde içerideki sorunlar 

çözüme kavuşturulmuş ve Müslümanlar yeniden güç kazanmaya başlamıştır.69 Halife 

Mansur, kumandanlardan Salih b. Ali’ye haber göndererek Malatya’nın onarılmasını 

ve tahkim edilmesini emretmiştir. Ayrıca İmam Abdulvehhab b. İbrahim’i, el-Cezîre 

hudutlarına vali tayin etmiştir. Abdulvehhab ile Hasan b. Kahtabe 70.000 savaşçıyla 

şehre girmiş ve imar faaliyetine başlamıştır.70 Şehir altı ay içinde onarılmıştır. Bu 

faaliyetlerin devam ettiği esnada Bizans askerleri şehre yürümek için harekete geçmiş 

ancak Müslüman askerlerin sayısından çekindikleri için buna cüret edememişlerdir.71 

Malatya’da imar faaliyetleri sona erince, önceden Bizans tarafından kovulmuş olan 

ahali şehre geri dönmüştür.72 Bunun yanı sıra halife 40.000 kadar askeri Malatya’ya 

yerleştirmiştir. Şehirde bulunan askerlere, merkezde bulunan askerlerden daha fazla 

ücret vermiştir.73 

Halife Mehdi dönemi (775-785)74 Bizans’a karşı başarılı seferlerin yapıldığı 

bir dönemdir. 782 senesinde oğlu Harun’un başında bulunduğu bir İslam ordusunu 

İstanbul’a sefer için göndermiştir. Oğlunun küçük yaşta olması nedeniyle 

imparatorluğu yöneten İmparatoriçe İrene, yıllık vergi ödemek şartıyla Müslümanlarla 

anlaşma sağlayabilmiştir.75 

Halife Hârûnürreşîd (786-809) döneminde Bizans topraklarına yapılan seferler 

devam etmiştir. Bu dönemde orduların Ankara’ya kadar ilerlemesi neticesinde 

İmparatoriçe İrene’nin barış önerisine olumlu yanıt verilmiştir.76 Ancak 802 senesinde 

Bizans tahtına İmparator Nikephoros’un geçmesiyle birlikte anlaşma yeni imparator 

tarafından feshedilmiştir. Nikephoros, Hârûnürreşîd’e vergilerin artık verilmeyeceğine 

dair ağır sözler içeren bir mektup yollamıştır. İbnü’l-Esîr bu mektupta yazılanları şu 

şekilde aktarmaktadır:  

“Bizanslıların kralı Nikfor’dan Arapların Meliki Hârûn’a: Benden 

önceki kraliçe seni satranç taşlarından «ruh» yerine, kendisini de «beydak» 

yerine koyarak, senin ona kat kat mallarını göndereceğin yerde, o, mallarını 

sana göndermiştir. Fakat bu durum kadınların zayıflığından ve 

 
67 Diehl, a.g.e., s.64. 
68Ali Hatalmış, Anadolu’nun Fetih ve İslamlaşma Tarihi, ed. Ayşegül Büşra Paksoy, Ötüken Neşriyat, 

İstanbul 2020, s.78. 
69 Hüseyin Kayhan, “Abbasiler Dönemi (750-1258)”, Orta Çağ Tarihi, İdeal Kültür Yayıncılık, 1. Baskı, 

İstanbul 2016, s.156. 
70 el-Belâzurî, a.g.e., ss.217-218. 
71 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
72 İbnü’l-Esîr, a.g.e., ss.407-408. 
73 Mustafa Zeki Terzi, “Emevîler ve Abbâsîler Zamanında Malatya Hudut Garnizonu”, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.3, S.3, 1989, s. 114. 
74 Nahide Bozkurt, “Mehdî-Billâh”, TDVİA, C.28, Ankara 2003, s.377. 
75 Yıldız, a.g.mad., s.36. 
76 Nahide Bozkurt, “Hârûnürreşîd”, TDVİA, C.16, İstanbul 1997, s.260. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

101 

 

ahmaklığından ileri gelmiştir. Gönderdiğim bu mektubu okuduktan sonra, 

yanında bulunan kraliçeye ait bütün malları hemen gönder. Böylece sana 

yapılacak olan müsâdereden kendini kurtarmış olursun. Aksi takdirde 

aramızda kılıçlar konuşacaktır.”77 

Mektubu alan Hârûnürreşîd, çok öfkelenerek hemen cevap yazmıştır. İbnü’l-

Esîr bu mektupta yazılanları da şöyle aktarmaktadır:  

“Rahman ve Rahîm olan Allah’ın adıyla; 

Müminlerin emîri Hârûn’dan Bizans’ın kelbi78 Nikfor’a: 

Ey kâfir kadının oğlu! Mektubunu okudum. Cevabım ise, duyduğun 

ile değil gördüğün ile hareket etmendir.” 

Halife Hârûnürreşîd bundan sonra ani bir saldırı başlatmıştır. Ayrıca 803 

senesinde Bardanes Turkos adındaki Ermeni asıllı Bizanslı bir komutanın baş 

kaldırarak kendini imparator ilan etmesi ile Bizans iyice zor duruma düşmüştür. Bu 

ayaklanma derhal bastırılmış ancak bu arada Müslümanlar çok sayıda bölgeyi 

fethetmişlerdir ve bu fetihlere sürekli yenileri eklenmeye devam etmiştir. 806 

senesinde bizzat halifenin komuta ettiği Müslüman ordusu, Kapadokya içlerine kadar 

ilerleyerek Tyana79’yı fethetmişlerdir. Burası o dönemde önemli bir şehir ve 

piskoposluktur.80 Dolayısıyla Nikephoros daha küçük düşürücü bir anlaşmayı kabul 

etmek zorunda kalmıştır.81 

Bu arada tarihi tam bilinmemekle birlikte, Belâzurî’nin ifadesine göre Halife 

Hârûnürreşîd döneminde Malatya’ya bir Bizans saldırısı gerçekleşmiş ancak halifenin 

duruma müdahale etmesiyle Bizans ordusu mağlup olmuştur.82  

Halife Hârûnürreşîd döneminde Malatya’yı ilgilendiren gelişmelerden biri de 

şehrin avasım83 adıyla oluşturulan bölgenin önemli merkezinden biri olmasıdır.84Aynı 

zamanda Müslüman Araplar tarafından Horasan’dan nakledilen Türklerin 

yerleştirildiği yerlerden birisi olmuştur.85 

809 senesinde Halife Hârûnürreşîd ölünce Abbasilerde ortaya çıkan taht 

kavgaları sebebiyle iç karışıklıklar başlamıştır. Bu durum Bizans lehine olmuş ve bir 

süre Müslümanlar doğu sınırında faaliyet göstermeyi bırakmıştır.86 Ancak bu kez 

Bizans, Bulgarlarla uğraşmak zorunda kalmıştır. 809 senesinde Bulgar Kağanı Krum 

saldırıya geçince imparator buna iki sefer ile karşılık vermiştir. 811’de yapılan seferde 

ise Bizans, büyük bir mağlubiyet yaşamakla kalmamış ölen imparatorun kafatası 

Bulgar kağanına götürülmüş, o da bu kafatasından içki içmiştir.87 

 
77 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih VI, çev. Abdullah Köşe, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, s.167.  
78 Bu kelime Arapça köpek manasına gelmektedir. 
79 Bor'un güney yakınındaki Kemerhisar'ın atası ilk çağ kenti Tuwana’nın Hellenleşme dönemindeki 

adıdır. (Bkz. Umar, a.g.e., s.805) 
80 John Julius Norwich, Bizans Yükseliş Dönemi (MS 803-1081), çev. Selen, Hırçın Riegel, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul 2013, ss.20-21. 
81 Demirkent, a.g.mad., s.235. 
82 el-Belâzurî, a.g.e., s.219. 
83 İslâm devletleriyle Bizans İmparatorluğu arasındaki müstahkem sınır bölgelerine verilen ad. (Bkz. 

Hakkı Dursun Yıldız, “avâsım”, TDVİA, C.4, İstanbul 1991, s.111) 
84 Göğebakan, a.g.mad., s.469. 
85 Akçadağ, a.g.m., s.192. 
86 Demirkent, a.g.mad., s235. 
87 Jean Claude Cheynet, Bizans Dünyası Bizans İmparatorluğu Tarihi (641-1204), Cilt 2, çev. Aslı Bilge, 

Ayrıntı Yayınları, İstanbul 2018, s.35. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

102 

 

Nikephoros’un ölümünden sonra Bizans tahtına Stavrakios, I. Mihail, V. Leo, 

II. Mihail çıkmış88 ancak bu dönemlerde Malatya açısından dikkate değer bir gelişme 

söz konusu olmamıştır. İmparator Theophilos (829-842) dönemi ise Müslümanlarla 

olan mücadeleler ateşli bir döneme girmiştir ve bu dönem Malatya açısından 

mühimdir. 

İmparator Theophilos döneminde Bizans-Abbasi mücadeleleri bağlamında 

birçok olay yaşanmıştır. Dolayısıyla hem Abbasi tarihinde hem de Doğu Roma 

İmparatorluğu tarihinde bahsi geçen dönem Bizans-İslam ilişkileri açısından oldukça 

mühim bir role sahiptir. Bu dönemde güçlü halifeler Abbasi tahtına çıkmıştır. Ancak 

iki taraf arasındaki bu mücadeleler hem Bizans’ın hem de Abbasi’nin iç 

meselelerinden dolayı 25 yıl boyunca duraklamıştır. Me’mun’un hilafetinin son 

yıllarında ise bütün şiddeti ile başlamıştır. Bu dönemde iki taraf da bazen yenilgiler 

bazen de mağlubiyetler elde etmiştir.89 

833 senesinde ise İslam halifesi Me’mûn, kardeşi Mu‘tasım-Billâh, oğlu Abbas 

ve kumandanlarından İshak b. İbrâhim’e emir vererek Bizans üzerine bir sefer yapmak 

üzere hazırlıklara başlanmasını bildirmiştir. İmparator, bütün Müslüman esirlerin 

iadesi şartıyla barış teklif etmişse de halife bunu kabul etmemiştir. Çünkü hedefi, 

fethettiği yerleri imar edip buralara Müslüman ahaliyi yerleştirmektir. Ancak 

Bedendûn (Pozantı) suyu yakınlarındaki ordugâhta vefat etmesi nedeniyle hedefini 

gerçekleştirmemiştir. Yerine veliaht ilân ettiği kardeşi Ebû İshak Mu‘tasım-Billâh 

geçmiştir.90 Siyasî açıdan ortaya çıkabilecek bir istikrarsızlığın önüne geçmek 

düşüncesiyle Bizans seferine devam etmek istemeyen yeni halife, Bağdat’a dönmeye 

karar vermiştir.91 

837 senesinde İmparator Theophilos ordunun başına geçerek Fırat nehrinin 

ötesindeki Müslüman şehirlerini ve Zibatra’yı işgal etmiş, burada 10.000 Müslümanı 

katletmiştir.92 Abû’l-Farac, Zibatra’nın işgalinde sadece Müslümanların değil, 

Hristiyanların ve Yahudilerin de katledildiğini bildirmiştir.93 Belâzurî ise erkeklerin 

öldürülüp kadınların esir alındığını ve şehrin yıkıldığını aktarmıştır.94 Kuzey Suriye ve 

el-Cezîre bölgesinde büyük bir tahribat yapan imparator95Malatya’yı tahrip etmekle 

tehdit etmiş ancak şehre saldırmaya cesaret edememiştir.96Ancak bazı kaynaklarda 

imparatorun Malatya’ya saldırıp kuşattığı bilgisi verilmektedir.97 

İmparator bu başarıların ardından başkent Konstantinopolis’e döndüğünde 

büyük kutlamalar yapılmıştır.98 Fakat bu sevinç uzun sürmeyecektir. 

Müslümanların Zibatra ve Malatya civarında büyük katliamlara maruz kalması 

halifeyi çok üzmüştür. İbnü’l-Esîr, Haşimî bir kadının halifeye imdat çağrısında 

 
88 Vasiliev, a.g.e., s.315. 
89 Fatma Çapan, “İmparator Theophilos Döneminde (829-842) Doğu Roma İmparatorluğu ile İslam 

Dünyası Arasındaki İlişkiler”, History Studies International Journal of History, Vol. 11, Issue 5, 2019, 

ss.1495-1496. 
90 Nahide Bozkurt, “Me’mûn”, TDVİA, C.29, Ankara 2004, s.103. 
91 Casim Avcı, “Mu‘tasım-Billâh”, TDVİA, C.31, Ankara 2020, s.380. 
92 Çapan, a.g.m., s.1498. 
93 Abû’l-Farac, a.g.e., s.225. 
94 el-Belâzurî, a.g.e., s.223. 
95 Çapan, a.g.m., s.1498. 
96 Honigmann, a.g.e., s.55. 
97 Avcı, a.g.mad., s.381. 
98 Norwich, a.g.e., s.50. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

103 

 

bulunduğunu duyduğunda hemen ayağa kalkarak çağrıya icabet ettiğini 

belirtmiştir.99Bizans’tan öcünü almak için sefere çıkan halife Mu‘tasım-Billâh, 1 Nisan 

838 tarihinde Sâmerrâ’dan yola çıkmıştır, ordunun hedefi Ammûriye (Amorion)100’yi 

almaktır. Halife Tarsus’tan Anadolu’ya geçerken Afşin de Malatya topraklarından 

Bizans topraklarına girip kuzeye doğru ilerlemiştir. Plana göre iki ordu Ankara’da 

birleştikten sonra Ammûriye’ye yürünecektir. İmparator ilk önce Afşin’i bertaraf 

etmek için harekete geçmiş ancak başarısız olunca başkente geri dönmüştür. Daha 

sonra halife ve Afşin Ammûriye’ye yürüyüp burayı fethetmişlerdir. Burası 

Konstantinopolis’ten sonra ikinci büyük şehirdir. Ammûriye’nin fethi Müslüman 

camiada büyük bir sevinçle karşılanmış, hatta şiirlere bile konu edilmiştir.101 Gibbon 

bu kuşatma için abartılı rakamlar vererek Müslümanlardan 70.000, Hristiyanlardan ise 

30.000 kişinin kaybından söz etmiştir.102 

Bu yenilgiden sonra Müslümanlarla tek başına mücadele etmenin faydasız 

olduğunu düşünen imparator, Batılı devletlerden yardım istemiş ancak bu konuda 

hiçbir icraat söz konusu olmamıştır.103 841 senesinde Bizans ile Abbasiler arasında 

karşılıklı esir mübadelesi ve hediyeleşmeler ile barış yapılmıştır.104 Halife Mu‘tasım-

Billâh’tan sonra Bizans üzerine yapılan seferler azalmıştır. Bunun sebebi, IX. yüzyıl 

ortalarından itibaren Abbasilerin zayıflaması, Suriye ve el-Cezîre bölgesinde yeni 

devletlerin ortaya çıkmasıyla Bizans ile mücadelelerde bu devletlerin aktif rol 

oynamasıdır.105 

863 senesinde meydana gelen bir olay Bizans için büyük bir galibiyet, 

Müslümanlar için ise büyük bir bozgundur. Bu sene Malatya Emiri Ömer bin Abdullah 

Hristiyanlar ve Müslümanlardan oluşan ordusuyla Karadeniz’in güney kısmından 

Amisos (Samsun)’a gelerek burayı yağmalamıştır.106Ancak dönüş yolunda, yeri tam 

olarak belirlenemeyen bir yerde Müslümanlar, Petronas öncülüğünde bir Bizans 

ordusu tarafından pusuya düşürülmüş ve Emir Ömer de dahil olmak üzere ordunun 

tamamına yakını imha edilmiştir.107  

Poson Savaşı’nın tarihi Abû’l-Farac tarafından 869 olarak verilmekle birlikte 

savaşın yapıldığı yer ona göre Malatya civarındaki Hasya Ovası’dır.108 Ancak İbnü’l-

Esîr, bu savaşın yolda, Merc el-Eskuf denilen yerde olduğunu belirtmiştir. Ahmet 

Ağırakça, Samsun’un yağmalanmasından sonra Bizans kuvvetlerinin Müslümanların 

karşısına çıktığı, dolayısıyla bu savaşın Malatya civarında değil, İbnü’l-Esîr’in yolda 

diye nitelendirdiği yerin Paphlagonia sınırında olduğu bilgisini vermiştir.109 

Bu dönemde bahsetmemiz gereken bir diğer mesele de Pavlikanlardır. 

Bizans’ın doğu bölgelerinde ortaya çıkan ve zamanla diğer bölgelerde de gelişme 

gösteren Pavlikanlar, ikonoklast imparatorlar döneminde dahi zaman zaman baskılara 

 
99 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.418. 
100 Emirdağ. (Bkz.Umar, a.g.e., s.63.)   
101 Avcı, a.g.mad., s.381. 
102 Edward Gibbon, Roma İmparatorluğu’nun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, VI. Cilt, çev. Asım Baltacıgil, 

Meral Harzem, İndie Kitap, İstanbul 2020, s.188. 
103 Vasiliev, a.g.e., s.321. 
104 Abû’l-Farac, a.g.e., s.229.   
105 Yıldız, “Abbâsîler”, s.36. 
106 Norwich, a.g.e., ss.61-62. 
107 Vasiliev, a.g.e., s.321. 
108 Abû’l-Farac, a.g.e., s.236. 
109 İbnü’l-Esîr, el- Kâmil fi’t-Tarih VII, çev. Ahmet Ağırakça, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, s.107. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

104 

 

maruz kalmışlardır. Bizans tarafından hapse atılıp öldürülmüş, mallarına el 

konulmuştur. Bu nedenle Pavlikanlar Bizans ülkesinden kaçarak İslam topraklarına 

sığınmak durumunda kalmışlardır ve bilhassa Malatya ve Tarsus emirlerinden kabul 

edilmişlerdir. Hatta bazı dönemlerde Müslüman ordusunda Bizans’a karşı 

savaşmışlardır.110 Bu bağlamda Malatya Emiri Ömer döneminde Pavlikanlar sığınma 

talep etmiş, Emir Ömer de onları şehre yerleştirmiştir.111 Bu nedenle Amisos’u 

yağmalamaya giden Emir Ömer’in ordusunda Pavlikanların da olması şaşırtıcı 

değildir.112 Sonraki yıllarda Pavlikanlar Doğu Anadolu ve Kappadokia bölgelerinde 

etkin bir nüfuza sahip olmuşlar ve bu nedenle I. Basileios (867-886) Pavlikanlar 

üzerine sefer yaparak onların gücünü kırmıştır. Bizans bundan sonra doğuda daha rahat 

hareket etme imkânına sahip olmuştur.113 

İmparator, Pavlikan meselesini çözdükten sonra hedeflediği ilk yer Malatya 

olmuştur. 873 senesinde Fırat bölgesine doğru ilerleyen imparator, ilk önce Zibatra ve 

Samosata’yı işgal etmiş, ardından Malatya’yı kuşatmaya kalkışmıştır.114 Ancak 

Malatya halkının savaşması sonucunda imparator ağır bir mağlubiyet almıştır ve şehri 

ele geçirememiştir.115 

İbnü’l-Esîr’e göre İmparator I. Basileios 881-882 senesinde Malatya’ya 

yeniden saldırmış, ancak çevre şehirlerden Malatya’ya yardım gelmesi neticesinde 

imparator tekrar bir mağlubiyet elde etmiştir.116 Bu başarısızlıkların ardından I. 

Basileios doğu bölgelerinde yaptığı seferleri sonlandırmıştır.117 

VII. Konstantin Porfirogennetos dönemi (913-959) Bizans açısından başarılı 

toprak kazanımlarının olduğu bir dönemdir. Bu dönemde Anadolu’da birçok toprak ele 

geçirilmiştir.118 Buna Malatya da dahildir. 

915-916 senesinde Bizans orduları el-Cezîre bölgesinin sınırlarına girerek Hısn 

Mansûr119’a saldırmışlar ve Müslümanları esir olarak almışlardır.120 Mevlüt Oğuz, 

Bizans’ın bu seferde Malatya’yı da aldığını belirtmiştir.121 Bununla ilgili başka 

kaynaklarda bilgi olmasa da 916-917 senesinde Munis el-Muzaffer’in Malatya’ya 

sefere çıkmasından hareketle şehrin, Müslümanların elinde olmadığı sonucuna 

varabiliriz. 

 
110 Casim Avcı, İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), 3. Baskı, TTK Yayınları, Ankara 2020, ss.160-161. 
111 Ostrogorsky, a.g.e., s.207.; Mert Kozan, “Roma İmparatorluğu Döneminde Malatya”, Ortaçağ’da 

Malatya Makaleler (Genişletilmiş ve Gözden Geçirilmiş II. Baskı), ed. Yahya Başkan vd., Bilsam 

Yayınları, Malatya 2020, s.30. 
112 Norwich, a.g.e., s.61. 
113 Hasan Akyol, “Roma-Bizans Döneminde Ankara (Siyasî, Fizikî, İdarî, Sosyo-Ekonomik ve Dinî 

Yapı)”, Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmış Doktora Tezi, Manisa 

2014, ss.153-154. 
114 Ostrogorsky, a.g.e., s.221. 
115 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.222. 
116 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.312. 
117 Şerif Baştav, Bizans Tarihi, Bige Kültür Sanat, İstanbul 2021, s.55.   
118 Averil Cameron, Bizanslılar, çev. Özkan Akpınar, Türkiye İş Bankası Yayınları, 3. Basım, İstanbul 

2019. s.46. 
119 Adıyaman kentinin Emevîler döneminde aldığı isimdir. Arapçada "Mansur 

Kalesi" anlamına gelmektedir. (Bkz. Umar, a.g.e., s.316) 
120 İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih VIII, çev. Ahmet Ağırakça, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, s.83. 
121 Mevlüt Oğuz, Başlangıcından Osmanlı Fethine Kadar Malatya Tarihi, Günlük Ticaret Gazetesi 

Tesisleri, İstanbul 1985, ss.57-58. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

105 

 

925 yılında imparator, İslam bölgesinin sınırlarında yaşayan halklara haber 

göndererek onlardan haraç göndermelerini emretmiş ve aksi takdirde bu şehirlere 

saldıracağını, erkekleri öldürüp kadınları ve çocukları ise esir alacağını bildirmiştir. 

Bu uyarı halk tarafından dikkate alınmayınca imparator derhal harekete geçerek 924 

senesinde bu bölgeye gelerek birçok şehri tahrip etmiş, ardından Malatya’ya gelerek 

burayı yakmış, yağmalamış ve esirler almıştır. On altı gün şehirde kalan imparator, 

daha sonra dönmüştür.122 Malatya, 931 senesine kadar Bizans tarafından birkaç kez 

yağma edilmiştir.123931 senesinde ise Malatya’nın Said b. Hamdân’ın idarî sahasına 

dahil olduğunu görmekteyiz. 

931 senesinde Bizans askerlerinin Samsat’a saldırması üzerine halk, halife 

tarafından Musul ve Diyar-Rabîa’ya vali olarak görevlendirilen Said b. Hamdân’dan 

yardım istemiştir. Halife, Said b. Hamdân’ı burada vazifelendirirken ondan Bizans’a 

gaza yapmasını ve Malatya’yı kurtarmasını istemiştir. Said b. Hamdân yardım 

çağrısına hemen harekete geçerek cevap vermiştir ve onun geleceğini duyan Bizanslı 

askerler tam şehri almak üzereyken, kuşatmayı bırakıp kaçmışlardır. Şehre giren Said 

b. Hamdân, yerine vekil bırakarak Bizans topraklarına sefere çıkmıştır.124 Böylece 

şehir, 934 senesine kadar Hamdânîlerin elinde kalmıştır. 934 senesinde ise Bizans 

komutanı Ioannes Kurkuas, Malatya’yı almak üzere yola çıkmış ve şehri uzun bir süre 

kuşatma altına almıştır. Bu kuşatma esnasında Malatya halkından birçok kimse aç 

kalarak hayatını kaybetmiştir. Nihayetinde 19 Mayıs 934 tarihinde Bizans orduları 

şehre girmiş ve ele geçirmiştir.125Bizans imparatoru, şehri imparatorluğa ait arazi 

statüsüne almıştır. Halk şehri terk ettiği ve surlar yerle bir edildiği için şehir, otuz beş 

sene ıssız kalmıştır.126Bu tarihten itibaren Bizans ile Hamdânîler arasında 967 senesine 

kadar karşılıklı seferler yapılmıştır.127 

Urfalı Mateos, 972-973 senesinde Mleh adlı bir Ermeni’nin Malatya’yı ele 

geçirdiği bilgisini vermiştir. Aç ve susuz kalan halk sonunda Mleh’e teslim olmuştur. 

Ancak Halil Yinanç bu bilginin doğru olmadığını belirterek şehrin, yukarıda 

bahsettiğimiz gibi 934 senesinde Bizans tarafından alındığını aktarmıştır.128 

986 senesinde halifenin yanında esir hayatı yaşayan Bardas Skleros adındaki 

bir Bizans generali, halife ile karşılıklı çıkarların olduğu bir anlaşma yaparak halifenin 

onu serbest bırakmasını sağlamıştır. Halife ona, asker, para ve silah yardımı yapmıştır. 

Bunun üzerine 986 senesinde Bardas Skleros Malatya’yı ele geçirmiş ve kendini 

Bizans imparatoru ilan etmiştir.129 Bunun üzerine imparator, Bardas Phokas’tan 

yardım istemiştir. Bunun sonucunda Bardas Skleros tehlikesi Bizans için 

çözülmüştür.130 

 
122 İbnü’l-Esîr, a.g.e., ss.135-136. 
123 Tosun, a.g.t., s.35. 
124 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.194. 
125 İbnü’l-Esîr, a.g.e., s.247.; Norwich, a.g.e., s.129. 
126 Honigmann, a.g.e., s.71-72. 
127 Demirkent, a.g.mad., s.236; Gürhan Bahadır, “Dokuzuncu ve Onuncu Yüzyılda Bizans-Abbasi 

Sınırı”, Tarih Araştırmaları Dergisi, C.28, S.46, 2009, ss.175-176. 
128 Urfalı Mateos Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), çev. Hrant D. 

Andreasyan, TTK Yayınları, 4. Baskı, Ankara 2019, ss.18-19. 
129 İbnül Esîr, El Kâmil Fi’t-Tarih IX. çev. Abdülkerim Özaydın, Bahar Yayınları, İstanbul 1991, s.42; 

Norwich, a.g.e., s.193. 
130 Norwich, a.g.e., ss.193-195. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

106 

 

II. Basileios (976-1025) döneminde Malatya açısından önemli gelişmelerden 

biri şehre Ermenilerin yerleştirilmesidir. Bizans ile aralarında mezhep kavgaları 

yaşanan Ermeniler Kayseri, Sivas, Malatya ve Maraş civarına yerleştirilmiştir.131 II. 

Basileios’dan sonra Bizans İmparatorluğu arka arkaya tahta çıkan imparatorların 

başarısızlıklarına sahne olmuştur. Ayrıca Balkan sınırlarından Normanlar, Peçenekler 

ve Uzlar’ın, diğer yandan Anadolu’da Selçukluların akınları neticesinde büyük toprak 

kayıpları yaşanmıştır.132 

Abbasilere baktığımızda X. yüzyılın ortalarından itibaren nüfuzu epey düşüşe 

geçmiştir. Bu tarihlerde birçok yerel devlet ortaya çıkmıştır. Böylece halifenin maddi 

nüfuzu Bağdat ve çevresinde kalmıştır. Ayrıca siyasî, iktisadî ve dinî sebeplerden 

ortaya çıkan isyanlar hilafeti çokça meşgul etmiştir.133 Dolayısıyla Anadolu’daki 

şehirlerde Abbasiler yerine bu yerel devletler, Bizans ile mücadeleleri sürdürmektedir. 

Artık Malatya şehri Abbasilerin nüfuz sahasından tamamen çıkmıştır. 

Sonuç 

Malatya, tarihin her devrinde önemini koruyan ve nüfuz mücadelelerine tanık 

olan bir şehir olmuştur. Bunda en önemli sebep şehrin coğrafî konumudur. 

Anadolu’nun doğu-batı, güney-kuzey yolu üzerinde bir kavşak noktasında yer alan 

şehir, devletler tarafından sahip olunmak istenmiş ve bu da beraberinde savaşlar, 

yağmalar, yıkımlar ve tahribatlar getirmiştir. Bizans ile doğu güçleri arasında yapılan 

mücadelelerin seyrinde Malatya belirleyici bir rol oynamıştır.  

636 yılında yapılan Yermük Savaşı ile Müslüman Arapların ilk defa Malatya 

önlerinde görünmesinden sonra Malatya hareketli bir sürece girmiştir. Bu tarihten 

sonra Müslüman Araplar Anadolu fetihlerine hız kesmeden devam etmiştir ve Malatya 

ilk hedeflenen şehirlerden biri olmuştur. Bizans, şehri Müslüman Araplara 

kaptırmamak için var gücüyle uğraşmıştır. Emevîler döneminin sonlarına doğru 

hilafette yaşanan karışıklıklar, Bizans’ın doğu bölgesinde bir nebze nefes almasını 

sağlamıştır. Ancak Abbasilerin hilafeti ele geçirip, birkaç sene içinde otoritesini 

sağlamlaştırmasıyla birlikte Bizans için zor günler yeniden başlamıştır. 

Abbasi-Bizans ilişkileri genel olarak her iki tarafın da zaman zaman 

galibiyetler ve mağlubiyetler yaşadığı karşılaşmalarla doludur. Anadolu’nun doğu 

bölgelerindeki fetihleriyle Bizans’a zor günler yaşatan Müslümanlar Araplar, sadece 

bununla kalmayıp Bizans’ın başkenti İstanbul’a kadar ilerlemiş ve şehri muhasara 

etmiştir. 

Bu mücadeleler kapsamında Malatya’ya sahip olmak, her iki taraf için de 

gerekli görülmüştür. Çünkü Malatya, coğrafî konum itibariyle Anadolu’nun doğu 

kapısıdır. Bu sebeple Malatya’yı elde tutmak batı için doğuya karşı, doğu için batıya 

karşı üstünlüğü elde etmek demektir. Şehir hem Bizans hem de Müslüman Araplar 

tarafından askeri üs olarak kullanılmıştır. Anadolu’nun içlerine yapılan seferlerde 

Müslüman Araplar için Malatya, genellikle hareket noktası olmuştur. Bunun yanı sıra 

ticari yolların Malatya’dan geçiyor olması, şehrin ekonomik anlamda da bir değer 

taşıdığını göstermektedir. 

Malatya’ya yapılan bazı seferlerde imparatorlar ve halifeler bizzat ordunun 

başında bulunmuş ve şehri elde etmek için tüm güçlerini ortaya koymuştur. Sadece bu 

bilgiden yola çıkarak bile şehre verilen değer hakkında bir fikir edinebiliriz. Ayrıca 

 
131 Selim Kaya, “Haçlı İstilası Öncesi Ortaçağ’da Maraş Şehri”, Belleten, C. LXXI, S.262, 2007, s.880.   
132 Ali Sevim, Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, TTK Yayınları, 5.Baskı, Ankara 2020, s.4. 
133 Yıldız, “Abbâsîler”, s.35. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

107 

 

hem Bizans hem de Müslüman Araplar şehri ele geçirdikten sonra buraya 

yerleştirdikleri askerleri daha özenli seçmişler ve ücretlerini diğer bölgelerdeki 

askerlere kıyasla daha yüksek tutmuşlardır. 

X. yüzyılın ortalarından itibaren Abbasilerin siyasi gücünün yavaş yavaş 

tükenmesi nedeniyle Anadolu şehirlerinde yapılan mücadelelerde -Malatya da dahil 

olmak üzere- Bizans’ın karşısına yerel beylikler çıkmaktadır. Bu beyliklerden öne 

çıkanlardan biri de Hamdânîlerdir. 931 senesinden 934 senesine kadar Malatya’yı 

elinde tutan Said b. Hamdân, 934 senesinde şehri Bizans’a kaptırmıştır. Malatya bu 

tarihten sonra uzun süre Bizans toprağı olarak kalmıştır, ta ki XI. yüzyılda Selçuklu 

Türklerinin Anadolu’ya girerek şehri fethetmesine kadar.  

 

 

 

 

 

 

 

Kaynakça 

Ağaldağ, Sebahattin. En Eski Çağlardan Bizans Dönemine Kadar Malatya Tarihi, 

(Basılmamış Doktora Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Konya, 1988. 

Ahmed b. Yahyâ el-Belâzurî, Fütûhu’l Büldan, (Çev. Mustafa Fayda), Siyer Yayınları, 

İstanbul, 2013. 

Akçadağ, Göknur. “Malatya Şehir Adı ve Şehrin Tarihi Süreçleri”, Akra Kültür Sanat 

ve Edebiyat Dergisi, Sayı: 9, 2016, ss. 185-206. 

Akyol, Hasan. Roma-Bizans Döneminde Ankara (Siyasî, Fizikî, İdarî, Sosyo-

Ekonomik ve Dinî Yapı), (Basılmış Doktora Tezi), Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Manisa, 2014. 

Akyol, Hasan. “Bizans-Sasani Mücadelelerinde Urfa (VI. ve VII. Yüzyıllar)”, The 

Journal of Mesopotamian Studies, Cilt: 3, Sayı: 1, 2018, ss. 21-41. 

Apak, Adem. “Hz. Osman ve Halifelik Dönemi (644-656)”, İslam Tarihi, ed. Eyüp 

Baş, Grafiker Yayınları, 8. Baskı, Ankara, 2020, ss. 267-285. 

Avcı, Casim. İslâm-Bizans İlişkileri (610-847), 3. Baskı, TTK Yayınları, Ankara, 2020. 

Aycan, İrfan, “Muâviye b. Ebû Süfyân”, TDVİA, Cilt: 30, Ankara 2020, ss. 330-332. 

Bahadır, Gürhan. “Dokuzuncu ve Onuncu Yüzyılda Bizans-Abbasi Sınırı”, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 28, Sayı: 46, 2009, ss. 163-178. 

Baştav, Şerif. Bizans Tarihi, Bige Kültür Sanat, İstanbul, 2021. 

Bozkurt, Nahide. “Hârûnürreşîd”, TDVİA, Cilt: 16, İstanbul 1997, ss. 258-261. 

Bozkurt, Nahide, “Mehdî-Billâh”, TDVİA, Cilt: 28, Ankara 2003, ss. 377-379. 

Bozkurt, Nahide, “Me’mun”, TDVİA, Cilt: 29, Ankara 2004, ss. 101-104. 

Cameron, Averil. Bizanslılar, (Çev. Özkan Akpınar), Türkiye İş Bankası Yayınları, 3. 

Basım, İstanbul, 2019. 

Cheynet, Jean Claude. Bizans Dünyası Bizans İmparatorluğu Tarihi (641-1204), Cilt: 

2, (Çev. Aslı Bilge), Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2018. 

Çapan, Fatma. “İmparator Theophilos Döneminde (829-842) Doğu Roma 

İmparatorluğu ile İslam Dünyası Arasındaki İlişkiler”, History Studies 

International Journal of History, Vol: 11, Issue: 5, 2019, pp. 1491-1508. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

108 

 

Çubukçu, Asri. “İyâz b. Ganm”, TDVİA, Cilt: 23, İstanbul 2001, ss. 498-499. 

Demirkent, Işın. “Bizans”, TDVİA, Cilt: 6, İstanbul 1992, ss. 230-244. 

Diehl, Charles. Bizans İmparatorluğu Tarihi, (Çev. A. Göke Bozkurt), İlgi Yayınları, 

1. Baskı, İstanbul, 2006. 

Fayda, Mustafa, “Yermük Savaşı”, TDVİA, Cilt: 43, İstanbul 2013, ss. 485-486. 

Gibbon, Edward. Roma İmparatorluğu’nun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi VI., (Çev. Asım 

Baltacıgil), Meral Harzem, İndie Kitap, İstanbul, 2020. 

Göğebakan, Göknur. “Malatya”, TDVİA, C.27, Ankara, 2003, ss.468-473. 

Gregory Abû’l-Farac (Bar Hebraeus), Abû’l-Farac Tarihi I, 3. Baskı, (Çev. Ömer Riza 

Doğrul), TTK Basımevi, Ankara, 1999. 

Güneş, Cüneyt. “Notitia Episcopatuum (Kilise Kayıtlarına) Göre Melitene 

Metropolitliği ve Bu Metropolitliğe Bağlı Piskoposluklar Hakkında (VII.-XI. 

Yüzyıllar)”, Ortaçağ’da Malatya Makaleler (Genişletilmiş ve Gözden 

Geçirilmiş II. Baskı), ed. Yahya Başkan vd., Bilsam Yayınları, Malatya, 2020, 

ss. 47-63. 

Hatalmış, Ali. Anadolu’nun Fetih ve İslamlaşma Tarihi, ed. Ayşegül Büşra Paksoy, 

Ötüken Neşriyat, İstanbul 2020. 

Honigmann, Ernst. Bizans Devleti’nin Doğu Sınırı, (Çev. Fikret Işıltan), İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1970. 

İbnü’l-Esîr. el-Kâmil fi’t-Tarih Tercümesi II, (Çev. M. Beşir Eryarsoy), Bahar 

Yayınları, İstanbul,1991.  

İbnü’l-Esîr. el-Kâmil fi’t-Tarih IV., (Çev. M. Beşir Eryarsoy), Bahar Yayınları, 

İstanbul,1991.  

İbnü’l-Esîr. el-Kâmil fi’t-Tarih V, (Çev. Yunus Apaydın), Bahar Yayınları, İstanbul, 

1986.  

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih VI, (Çev. Abdullah Köşe), Bahar Yayınları, İstanbul, 

1991. 

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih VII, (Çev. Ahmet Ağırakça), Bahar Yayınları, İstanbul 

1991.  

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih VIII, (Çev. Ahmet Ağırakça), Bahar Yayınları, İstanbul, 

1991.  

İbnü’l-Esîr, el-Kâmil fi’t-Tarih IX, (Çev. Abdülkerim Özaydın), Bahar Yayınları, 

İstanbul, 1991. 

Kaegi, Walter E. Bizans ve İlk İslam Fetihleri, (Çev. Mehmet Özay), Kaknüs Yayınları, 

1. Basım, İstanbul, 2000. 

Kaya, Abdullah. “Doğu Roma (Bizans) İmparatorluğu (330-1453)”, Orta Çağ Tarihi, 

ed. Selim Hilmi Özkan, İdeal Kültür Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 2016, ss. 

519-552. 

Kaya, Selim. “Haçlı İstilası Öncesi Ortaçağ’da Maraş Şehri”, Belleten, Cilt: LXXI, 

Sayı: 262, 2007, ss. 857-890. 

Kayhan, Hüseyin. “Abbasiler Dönemi (750-1258)”, Orta Çağ Tarihi, İdeal Kültür 

Yayıncılık, 1. Baskı, İstanbul, 2016, ss. 155-199. 

Kozan, Mert “Roma İmparatorluğu Döneminde Malatya”, Ortaçağ’da Malatya 

Makaleler (Genişletilmiş ve Gözden Geçirilmiş II. Baskı), ed. Yahya Başkan 

vd., Bilsam Yayınları, Malatya 2020, ss. 15-36. 

Naskali, Esko. “Sâsânîler”, TDVİA, Cilt: 36, İstanbul 2009, ss. 174-176. 



Buket Tosun / Bizans-Abbasi Mücadelelerinde Malatya 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

109 

 

Norwich, John Julius. Bizans Yükseliş Dönemi (MS 803-1081), (Çev. Selen Hırçın 

Riegel), Kabalcı Yayınevi, İstanbul 2013. 

Oğuz, Mevlüt. Başlangıcından Osmanlı Fethine Kadar Malatya Tarihi, Günlük Ticaret 

Gazetesi Tesisleri, İstanbul 1985. 

Ostrogorsky, Georg. Bizans Devleti Tarihi, (Çev. Fikret Işıltan), TTK Yayınları, 10. 

Baskı, Ankara, 2019. 

Ramsay, W. M. Anadolu’nun Tarihi Coğrafyası, (Çev. Mihri Pektaş), Milli Eğitim 

Basımevi, İstanbul, 1960. 

Sebeos, Herakleios Tarihi, 1. Baskı, (Çev. Z. Zühre İlkgelen), Ayışığı Kitapları, 

İstanbul, 2019. 

Sevim, Ali. Anadolu’nun Fethi Selçuklular Dönemi, TTK Yayınları, 5.Baskı, Ankara, 

2020. 

Söylemez, Mahfuz. “Doğu Emevîleri”, İslam Tarihi, ed. Eyüp Baş, Grafiker Yayınları, 

8. Baskı, Ankara, 2020, ss. 327-397. 

Strabon. Geographika Antik Anadolu Coğrafyası XII.-XIII.-XIV., (Çev. Adnan 

Pekman), Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul, 2000. 

Terzi, Mustafa Zeki. “Emevîler ve Abbâsîler Zamanında Malatya Hudut Garnizonu”, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 3, 1989, 

ss. 108-118. 

Tosun, Buket. Bizans Döneminde Malatya, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Manisa 2023. 

Tosun, Buket. “Bizans-Emevî Mücadelelerinde Malatya”, ICSAS 3rd International 

Conference On Humanity And Social Sciences (İzmir, 13-15 Eylül 2024), ed. 

Sameer Jain, 2024, ss.39-48. 

Tuğrulca, Orhan. Malatya Tarih Kent ve Kültür Neolitik Dönemden Osmanlı 

Dönemine Kadar (M.Ö. 7000-MS 1300), C.1, Malatya Belediyesi Kültür 

Yayınları, 1. Baskı, İstanbul, 2013. 

Uçar, Şahin. Anadolu’da İslâm-Bizans Mücadelesi, İşaret Yayınları, İstanbul, 1990.  

Uçar, Şahin. Arapların Anadolu Seferleri (MS. 640-750), Domino Yayınları, İstanbul, 

2007. 

Umar, Bilge. Türkiye’de Tarihsel Adlar, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 1993.  

Urfalı Mateos Vekayi-nâmesi (952-1136) ve Papaz Grigor’un Zeyli (1136-1162), (Çev. 

Hrant D. Andreasyan), TTK Yayınları, 4. Baskı, Ankara, 2019.  

Vasiliev, Alexander A. Bizans İmparatorluğu Tarihi, (Çev. Tevabil Alkaç), Alfa 

Yayınları, 2. Baskı, İstanbul, 2017. 

Yıldırım, Ercüment. “Roma-Parth Mücadelesinde Fırat Nehri’nin Jeopolitik Önemi”, 

Uluslararası Tarih ve Sosyal Araştırmaları Dergisi, Sayı: 7, 2012, ss. 45-64. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Abbâsîler”, TDVİA, Cilt: 1, İstanbul 1988, ss. 31-48. 

Yıldız, Hakkı Dursun. “Avâsım”, TDVİA, Cilt:4, İstanbul 1991, ss. 111-112. 

Yiğit, İsmail. “Emevîler”, TDVİA, Cilt: 11, İstanbul 1995, ss. 87-104. 

 

 

 

 



 

 

MCBÜ İNSAN ve TOPLUM BİLİMLERİ FAKÜLTESİ 

       

KÖKBİLİG 

  

Cilt / Vol.: 1 – Sayı / Issue: 1                Aralık / December – 2024 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

BELGELER IŞIĞINDA MANİSA MEVLEVİHANESİ’NİN 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE GEÇİRDİĞİ ONARIMLAR / Repairs 

of Manisa Mevlevi Lodge from Past to Present in the Light of 

Documents 

Selman ÇETİN 

 

 

 Özet 

Türklerin Anadolu’ya gelişiyle birlikte birçok tasavvuf kolu da Anadolu’nun farklı şehirlerine 

yayılmış, zaviye vb. yapıların ortaya çıkmasında bu durum önemli rol oynamıştır. Bu tasavvuf 

ekollerinden biri de Konya’da yaşamış olan Mevlâna ve vefat etmesinden sonra onun adına nispetle 

ortaya çıkan Mevlevilik olmuştur. Özellikle Batı Anadolu’da gelişim gösteren Mevlevilik başlangıçta 

Osmanlılar ile çok yakın değil iken devletin yayılma sürecine girmesiyle birlikte destek görmüştür. 

Osmanlı Devleti’nin yaptığı fetihlerle birlikte kendine yayılabileceği yeni alanlar bulan Mevlevilik, 

içindeki Sünni ekol güçlenmiş bunun neticesinde devleti İran kökenli akımlara karşı koruyan bir kalkan 

vazifesi görmüştür. İnşa dönemi beylikler dönemine ait olsa da birçok Mevlevihane’de Osmanlı zamanı 

devlet yönetiminin verdiği destekle vakıfnamelere bağlı olarak varlığını devam ettirmiş ve bu yapıların 

bakım ve onarımına da bu destek yansımıştır. Çalışmamızda Manisa Mevlevihane’sinin belli 

zamanlarda geçirdiği bakım ve onarımlar tespit edilerek değerlendirilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Manisa Mevlevihanesi, tamirat, Mevlevilik, Manisa 

 

Abstract 

With the arrival of the Turks in Anatolia, many branches of Sufism spread to different cities of 

Anatolia, and this played an important role in the emergence of structures such as zawiyas etc. One of 

these schools of Sufism was Mevlâna, who lived in Konya, and Mevlevi order, which emerged in his 

name after his death. Mevleviism, which developed especially in Western Anatolia, was not very close 

to the Ottomans at first, but it received support as the state entered the expansion process. With the 

conquests of the Ottoman Empire, Mevlevi found new areas to spread, the Sunni school within it became 

stronger, and as a result, it served as a shield protecting the state against movements of Iranian origin. 

Although the construction period belongs to the period of the principalities, many Mevlevihanes 

continued their existence in connection with the foundation deeds with the support of the Ottoman state 

administration, and this support was reflected in the maintenance and repair of these structures. In our 

study, the maintenance and repairs that Manisa Mevlevihane underwent at certain times will be 

determined and evaluated. 

Keywords: Manisa Mevlevi Lodge, repairs, Mevleviism, Manisa 

 

 
 Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Öğrencisi. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

111 

 

 

 

Giriş 

Selçuklu Devleti’nin dağılma sürecinden sonra Anadolu’da birçok beylik 

ortaya çıkmış olup, bunlardan birisi de Batı Anadolu’da Manisa merkezli bir siyasi 

teşekkül olan Saruhan Beyliğidir. Saruhan Beyliği 1300 yıllarında Manisa bölgesinde 

faaliyet gösterip Manisa’yı fethettikten sonra bölgedeki güçlü Türkmen Beyliklerinden 

biri olmuştur.1  “Saruhan tahtında bulunan İshak Bey devrinde Manisa’da Mevlevilik 

adeta bir üst tarikat niteliği kazanmış bey ailesi ve şehrin ileri gelen zümrelerini kendi 

safına çekmiştir”.2 1313 senesinde Alpağı oğlu Saruhan Bey tarafından Manisa’nın 

fethiyle birlikte kurulmuş olan beylik esas kültürel ve mimari oluşumunu Saruhan 

Bey’in torunu İshak Çelebi döneminde göstermiştir. Buna güzel bir örnek ise yine 

1366’da İshak Çelebi’nin yapımını başlattığı, cami, medrese, hamam ve son olarak 

1368’te yapımı tamamlanan, İshak Çelebi Zaviyesi olarak geçen Mevlevihane’yi de 

içine alan külliyedir.3 

Manisa Mevlevihanesi’nin kitabesi günümüze kadar ulaşmamış olmakla 

birlikte, 17. yüzyılda Osmanlı coğrafyasını gezen Evliya Çelebi bu zaviyeyi ziyaret 

etmiştir. Ziyareti esnasında Mevlevihane’yi tasvir ederken yapının kitâbesi hakkında 

da bilgi vermiştir. Buna göre kitabede 

"Emera bi-îmareti hâzihi'z-zaviyeti'l-mübâreketi'l-İshâkıyyeti el     emîrü'l-

âdilü'l-muzafferü'l-mansûr İshâk ibn İlyas. Sene seb'în ve seb'a mie" 

Yazmakta olup buradan hareketle miladi 1368/69 yılında yapıldığını, yaptıran 

kişinin de İlyas oğlu İshak çelebi olduğunu görmekteyiz. Bu ibarenin devamında ise 

"Ve âmiruhu el-abdü'l-fakîr ilallâhil-ganî, el-Hâc Osman bin Emetüllâh"4 diye 

yazılmıştır. 

İshak Çelebi tarafından düzenlenen vakfiyede Mevlevihane’den bir imâret 

olarak bahsedilmesi ve aynı zamanda Evliya Çelebi’nin deyimiyle buradan bir zaviye 

olarak bahsedilmesi bu yapının aynı zamanda bir zaviye/imârethane niteliği taşıdığını 

göstermektedir.  

Manisa Mevlevihanesi’nin Geçirdiği Onarımlar 

Kurulduğu dönemden (1368) bu yana Mevlevihane daha sonraları Manisa 

şehrinin kuzey istikametine doğru büyümesi ile şehrin güneydoğu kısmında yer almış 

ve 1872’de ikinci Mevlevihane’nin yapılmasıyla fonksiyonlarını yitirmiştir. Gerek 

aktif olduğu dönemin uzun bir dönemi kapsamasından, gerekse zamanın 

ihtiyaçlarından kaynaklanan durumlardan ötürü zaman zaman yapı bakım ve 

onarımlara ihtiyaç duymuş ve bu zamanın arşiv belgelerine de bu durum yansımıştır. 

Daha önce yapılan çalışmalara göre 1664-1665 yılı ile 1681’de başlayıp 1693-94’lere 

kadar süren onarımlar geçirmiştir.5Lakin incelediğimiz vesikaların neticesinde 1850 

 
1 Feridun M. Emecen, İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, Kitabevi, İstanbul 2005, 

s.134. 
2 Emecen, a.g.e. s.139. 
3 Cahit Telci, “Manisa Mevlevihanesi Mevlevihane Olarak mı Yapıldı? Kitabesi Üzerinden Yeniden 

Düşünmek”, Sûfî Araştırmaları, S. 15, 2017, ss.1-22. 
4 Evliya Çelebi Seyahatnamesi, Haz.: Seyit Ali Kahraman, 9. Kitap-1. Cilt, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 2011, s.83. 
5 Ş. Barihüda Tanrıkorur, “Manisa Mevlevihane’sinin Restorasyonu, Tenkid ve Teklif”, Ekrem Hakkı 

Ayverdi Hatıra Kitabı, İstanbul Fetih Cemiyeti, İstanbul 1995, ss. 331-361, s. 336. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

112 

 

tarihinde de bir onarımın söz konusu olduğunu görmekteyiz.6 Ayrıca Mevlevihane, 

1960’larda ve 1982’de Vakıflar Genel müdürlüğü tarafından onarım görmüştür. 1999-

2002 yılında yeniden restore edilerek müze işleviyle kullanılmaya başlamıştır.7 

Yapının onarım geçirdiği dönem ve durumlara bakacak olduğumuzda hicri 

1075-76 / M.1665-1666 dönemine ait bir belgede “Medine-i Mağnisa’da vâki‘ 

merhûm Saruhan oğlu İshak Çelebi bina eylediği câmi‘-i şerif ve Mevlevihane 

evkâfının ber vech-i meşrutiyet mütevellisi olan fahrü’l-meşâyih bâisü’l-kitâb e’ş-Şeyh 

Ali Efendi meclis-i şer‘-i şerif’te takrîr-i kelâm ve ta‘bir-i ani’l-meram idüb mütevellisi 

olduğum zikr olunan Mevlevihane’nin cânib-i şarkîsinde vâki‘ iki bâb odaları ve 

matbah ve kiları ve kubbe-i devr duvarı mürûr-ı eyyâm ile harâba müşerref olub eimm-

i ihtiyâcla meremmât muhtâc olub ve sema‘hane ve pencere ve kapu ve ba‘zı mevâzi‘i 

ta‘mire muhtaç olmuştur”8 tabiri kullanılmakta ve vakfın mütevellisi Ali Efendi 

marifetiyle Mevlevihane’nin hangi bölümlerinin geçen zaman ile tamire muhtaç 

olduğunun tespiti yapılmaktadır. Bunun üzerine hassa mimar kalfalarından Yorgaki ile 

keşif yapılmış, yapılan bu keşif sonucunda Mevlevihane’nin iki bab odası, matbah 

tabir edilen mutfağı, kiler ve kubbe devir duvarının geçen zaman ile tamire muhtaç 

olduğu müşahede olunarak onarım için gerekli olan malzemelerin listesinin tespiti 

yapılmıştır. Yapılan bu keşfe göre “evvelâ sema‘hane içün kırk beş aded ceviz tahtası 

dört bin beş yüz akçe ve beş yüz kantar kireç ve yedi bin beş yüz akçe ve iki bin aded 

tuğla kiremidi bin altı yüz akçe ve dört bin aded oluk kiremidi iki bin akçe ve mala 

tuğla bin akçe ve iki yüz aded merkeb ağaçı üç bin beş yüz akçe ve dört adet döker 

kebir iki bin akçe ve bu cümleye müsemmâr altı bin akçe ve yine sema‘hâne içün on 

üç adet tüven sekiz yüz akçe ve on iki adet pencereye altmış beş aded tûvan dört yüz 

akçe ve kapu ve pencere içün yigirmi aded çam tahtası beş yüz akçe ve altı adet 

pencerelere temür üç bin akçe ve bin haml kam üç bin akçe ve iki yüz ölçek horasani 

iki bin dört yüz akçe ve iskele içün on adet kavak bin dört yüz akçe ve yine iskele içün 

kırk tuvan bin iki yüz akçe ve karaçav içün yüz adet mertek bin akçeye ve cidâr-ı 

erba‘asını sıvamak içün üç kantar gisân bin beş yüz akçe ve bir kantar keçi kılı yediyüz 

akçe ve bin aded oluk kiremidi beş yüz ve evvelden yigirmi aded tuğla kiremidi bin  

akçe ve evvelden yigirmi beş kantar kireç üç yüz yetmiş beş akçe ve bu cümleye 

üstâdiye ve ırgâdiye ve ta‘âmiye on altı bin akçe cem‘ân altmış bir bin sekiz yüz yetmiş 

beş akçe ile ancak ta‘mir ve termim olunur noksân ile olmak mümkün değildir deyu 

tahmin-i sahih-i şer‘i ile tahmin olunduktan sonra ale vuku‘a mahallinde ketb 

olundu”9 

 Yapılan keşifte Mevlevihane’de doğal olarak sema’hane’nin yanısıra on iki 

aded pencere bulunduğu ve usta, amele ve yemek ücreti ile toplamda altmış bir bin 

sekiz yüz yetmiş akçe ile bu onarımın gerçekleşip noksan bir ücretin bunu 

kaldıramayacağının tespitine varılmıştır.  

Mevlevihane 1664 yılındaki bu bakım ve onarımdan sonra 1681’de başlayıp 

1693-94’lere uzanan kapsamlı bir onarım daha geçirmiştir. Bu sürece baktığımızda 

 
6 Başkanlık Osmanlı Arşivi, Hâriciye Nezâreti, Mektûbî Kalemi. 00037.00077.001. 
7 Özlem Atalan, “Mevlevihanelerin Yeniden İşlevlendirilmesi: Manisa, Galata ve Lefkoşa 

Mevlevihaneleri Örnekleri” Turkish Studies-Social Sciences, Araştırma Makalesi, 15 (3), 2020 s.1643-

1644. 
8 Manisa Şer’iyye Sicili, No: 124/63-B.1, Ferdi Gökbuğa, 124 No’lu Manisa Şeriyye Sicili 

Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Manisa 2008, s.171. 
9  Gökbuğa, a.g.t., s.171-172. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

113 

 

“Husûs-ı âtiü’l-beyânın mahallinde keşf ü tahrîr iltimâs olunmağın savb-ı şer‘-i 

enverde Mevlânâ Mehmed Efendi ibn-i Musa Efendi irsâl olunup ol dahi hamâr ve 

üstâdlardan Mehmed bin Abdullah ve Ahmed bin Mehmed nâm kimesneler ile 

Mahmiyye-i Mağnisa’da vâki‘ merhûm İshak Çelebi nâm sâhibü’l-hayrın Câmi‘-i 

Şerîfi ile Mevlevîhâne üzerlerine varup zeyl-i vesîkada muharrerü‟l-esâmî müslimîn 

huzûrlarına akd-i meclis-i şer‘i şerîf-i nebevî eyledikde sâlifü’z-zikr Mevlevihâne ile 

câmi‘-i Şerîfin bi’l-fiil mütevellîsi olan işbu sâhibü’l-kitâb umdetü’l-meşâyih ve’l-

kirâm e’ş-Şeyh Mehmed Efendi ibn-i Muharrem Efendi meclis-i ma‘kûd-ı mezbûr’da 

bi’t-tevliye takrîr-i kelâm ve ta‘bîr-i ani’l-merâm idüp işbu Mevlevihane ile Câmi‘  

mürûr-ı eyyâm-ı mimârân-ı mezburân dek verâûm ve Ģuhûr ile harabe-müşerref olup 

ta’mir ve meremmet ve tecdîd ve imârete muhtâc olmağın”10 denilmekte ve yukarıdan 

da anlaşılacağı üzere vakfın mütevellisi olan Mehmet Efendi ile birlikte Mehmet ve 

Ahmet adında ki ustalar keşif için gitmişler Mevlevihane ve Ulu Camii’nin tamire 

muhtaç olduğunun tespitine varmışlardır.  

Bakımı yapılan bölümlere baktığımızda ise matbah, şeyh odaları, sakaf 

bölümü, dervişân odaları gibi bölümleri içermektedir. Buna göre “Mescid-i Şerîfinin 

kubbesine on beş kantar kireç doksan paraya ve otuz yük kum otuz paraya ve matbah 

aykının üç duvarına altmış kantar kireç ve üç yüz altmış paraya duvar yirmi yük kum 

yüz yirmi paraya direk kiremid yüz elli paraya fevkânî ve tahtânî şeyh sâkin olacak 

odaların ta‘mîrlerine beş kavak direği beş yüz paraya ve elli ittihzâr merteği yüz elli 

paraya ve bin beş yüz kiremid iki yüz diğeri beş paraya iki yüz padavra tahtası dört 

yüz paraya ve eşik ağacı ta‘ mîr olunup on kıt‘ a mertek yetmiş paraya ve altmış tapan 

tahtası yüz seksen paraya ve on vukiyye eğri yüz yirmi paraya ve altmış kantar üç yüz 

altmış paraya ve yetmiş yük kum yetmiş paraya ve yürü ta‘bîr olunup on yük tapan altı 

yüz paraya sukûf-ı sâiresinin meremmetine altmış Akhisar merteği ile altmış Akhisar 

tahtası ve üç yüz altmış paraya ve kubbe-i kebirinin ta‘mîrine altmış kantar kireç üç 

yüz altmış paraya ve yüz yirmi yük kum yüz yirmi para ve yirmi ölçek horosânî yetmiş 

para ve iki bin kiremid ve üç yüz para ve yine dervîşân sâkin olacak toprak ile mestûr 

ulûmü‟l-kat‘ odaların tesviye-i sükûfuna kernek mestûr olunup toprak üç yüzün üç yüz 

paraya ve mârü’z-zikr câmi‘-i şerîf müsakkafının muhtâc olan mevâzi‘ine altmış 

kantar kireç üç yüz altmış para yirmi yük kum yüz yirmi para ve bin kiremid elli para 

Akhisar merteği yüz elli para ta‘mîrât-ı müte‘addidesine müteferrikadır mevâzi‘-i 

adîde beş yüz para ki neccâriye ve ırgâdiye ve ta‘miriyyeden gayrı ilhânın iki yüz 

yetmiş beş para ile bi-hakkın tam‘îr ve meremmet ve tecdîd ve adâret olunup 

mu‘âmedân-ı mezbûrân ve sâir ebniyye-i sükûf ahvâline şu‘uru ve vukûfu olan min 

arz-ı müslimîn ile alâ vechi’l-vifâk icmâ‘ ve ittifâk itdiklerini mevlânâ-yı mezbûr 

mahallinde ketb ü tahrîr ve mu‘âbeset olunan çukadar Ahmed Beşe ile meclis-i şer‘ e 

gelüb alâ vukû‘ihî inhâ ve takrîr itmeğin”11  denilmekte ve hangi malzemenin ve 

miktarlarının ne kadar olacağının tespiti yapılmaktadır. Bu dönemdeki gider 

kalemlerine bakıldığında ise Mevlevihane’nin daha kapsamlı bir onarım geçirdiği 

anlaşılmaktadır. 

17. yüzyıldaki (1600’lü yıllar) bu bakım ve onarımlardan sonra 

Mevlevihane’nin 1700’lü yıllarda bakım ve onarımına dair şu ana değin belgelere 

 
10 M.Ş.S, No:152/85-B.2.; Ayşe Yıldırım, 152 Numaralı Manisa Şer‘iye Sicilinin Transkripsiyon ve 

Değerlendirmesi, (Basılmamış Yüksek lisans Tezi), Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Manisa 2013, s.181. 
11 Yıldırım, a.g.t., s.182. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

114 

 

rastlanmayışı dikkati haizdir ki; yeni Mevlevihane’nin aktif hale geldiği 1872 yılına 

kadar elimizde aynı şekilde tamirat ve bakımı içeren bir belge yoktu. Lakin son 

araştırmalarımızda Devlet Arşivlerinde iki adet belgeye rastlamış olmakla birlikte bu 

iki belge arasındaki sürenin de çok kısa olmaması dikkatimizi çekmiştir.  

Hicri 17.01.1267/ Miladi 22.11.1850 tarihli bir belgede “Mağnisa 

Mevlevihanesinin akdemce Cânib-i Nezâret-i Behiyye-i Evkâf-ı Hümâyûndan isti‘lâm 

olunan tâmirâtı husûsunun ba’dehû îcâbına bakılmak üzere ol emirde nizâmına 

tatbîkan rü’yet-i muhâsebesiyle iktizâ eden meclis mazbatasının sür‘at-i irsâli 

mütevelli ve şeyhi bulunan Mustafa Şefik Efendi hakkında hürmet ve riâyet olunması 

husûslarında vesâtat-i iltimâs-ı hâlisânem niyâz olunmuş olmağla olvechile 

muhâsebe-i mezkûre‘nin rü’yetiyle olbâbda lâzım gelen mazbatanın irsâline ve efendi-

i mumâ ileyh hakkında mu‘âmele-i dilnevâzî-i ve riâyetkârînin icrâsına himem-i 

behiyyeleri derkâr buyrulmak siyâkında şukka”12 buyurulan hususta , Manisa 

Mevlevihane’sinin tamirine dair meclis mazbatasının gönderilmesi, muhasebesinin 

rüyeti ile mütevellisi ve şeyhi Mustafa Şefik Efendiye gerekli hürmetin gösterilmesi 

hususunda emir gönderilmesinden bahisle Mevlevihane’nin yine bir onarım geçireceği 

konusunda bize delil sunmaktadır. 

 Bu belgeyi destekleyen bir duruma daha ileriki yıllara rastlamış bulunmakla 

birlikte, yapılan tamirden dolayı bir kısım borç meselesinin belgelerde geçtiğini 

görmekteyiz. Buna göre Mevlevihane şeyhi Mustafa Efendi’nin adının geçtiği H. 

14.07.1273/ M.10.03.1857 tarihli bir belgede, Evkâf-ı Hümayun Nezâretine yazılan 

bir yazı ’da  “Mağnisa Mevlevihanesi şeyhi Seyyid Mustafa Efendinin dergâh-ı mezkûr 

ta‘mirinden dolayı haylüce düyûna giriftar olduğundan dolayı isitintâkı şâmil takdim 

eylediği müzekkire manzûr-ı vâlâları buyrulmak üzere leffen irsal kılınmış ve kendüsi 

dahî şâyân-ı âtıfet olmağla îcâbının icrâsı husûsuna himmet buyurmaları siyâkında 

şukka”13 tabirinden anlaşılacağı üzere Mevlevihane’nin bu tarihte veya hemen bu tarih 

öncesinde bir bakım geçirdiği ve hayli borç miktarının bulunduğunu görmekteyiz.  Bu 

belgelerden yola çıkarak baktığımızda birinci belgede 1850 senesine ait olan vesikada 

Mevlevihane’nin tamiri hususunda gerekli ehemmiyetin gösterilmesi istenirken, 1857 

tarihli vesikada ise Mevlevihane şeyhinin bu tamir ve bakımdan dolayı hayli borca 

giriftar olduğu yazılmakla adı geçen belgelerin arasında 7 yıl gibi bir sürenin oluşu 

gerek bakım ve onarımın gerekse maddi açıdan oluşturduğu maliyet giderlerinin uzun 

bir süreyi kapsadığını göstermektedir.   

Manisa şehrinin zamanla kuzey-doğu istikametinde büyümesi ve 

Mevlevihane’nin ana yerleşim birimlerine uzaklığı gibi sebeplerden dolayı merkezde 

ayrı bir Mevlevihane’nin yapılıp bahsimize konu olan Mevlevihane’nin terkedildiğini 

görmekteyiz. 

“1870’ten sonra terkedilen Mevlevihane bakımsızlıktan çok harap vaziyete 

düşmüş. 1961-62’de Vakıflar Genel müdürlüğü tarafından restorasyona alındığı 

zaman çatısı ve birçok beden duvarı yıkık ve sonra derece harap bir haldeymiş. 1961-

64 yıllarında ve 1971 yıllarındaki restorasyon çalışmalarında yıkılmış olan beden 

duvarları Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından ihya edilmiş ve üstüne şap 

yapılmıştır.1963 çalışmasında sadece orta kubbe ihya edilmiş, diğer tavan kısmı, son 

cemaat yerinin örtüsü ve direkleri betonarme olarak 1965 çalışmasında 

tamamlanmıştır. Anıtlar Yüksek Kurulu’nun binayı korunması gereken eserler 

 
12 B.O.A, HR.MKT. 00037.00077.001. 
13 B.O.A, MKT.NZD.00216.00075.001. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

115 

 

kapsamına alıp tescil etmesi üzerine 1982 yılında Filiz Oğuz yönetiminde hazırlanan 

projeye göre Vakıflar Genel Müdürlüğü tarafından restorasyonuna başlanmıştır. Bu 

onarımda bütün çatı onarılmış, sıva ve badanası yenilenmiştir”.141999-2002 yılında 

yeniden restore edilerek müze işleviyle kullanılmaya başlamıştır.15 Günümüzde 

Manisa Celal Bayar Üniversitesi’ne bağlı olarak, Merkezler Koordinatörlüğü 

bünyesinde “Manisa ve Yöresi Türk Tarihi ve Kültürünü Uygulama ve Araştırma 

Merkezi” adı altında işlevini devam ettirmekte olup; müze hizmetinin de verildiği 

çeşitli aktivite, toplantı vb. faaliyetlere ev sahipliği yapmaktadır.  

Sonuç 

İnşâ edildiği tarih 1368’ten, İkinci Mevlevihane’ye geçiş tarihi olan 1872 yılına 

kadar beş asırlık süre içerisinde Manisa Mevlevihanesi diğer Osmanlı coğrafyasındaki 

Mevlevihaneler içerisinde mümtaz bir konuma sahip olmakla birlikte, tıpkı Manisa 

şehrinin “Taht-ı Sâhzadegân” olmasından mütevellid, devleti yöneten şehzadelerin ilk 

önce Manisa’da Valilik yapması gibi (2. Mehmet, Kanuni Sultan Süleyman vb.) 

Mevlevilik ekolü için de önemli bir şehir olagelmiştir. Konya Mevlevihanesi Postnişini 

vefat ettiğinde veya görevi bıraktığında bu göreve Manisa Mevlevihanesi şeyhleri 

layık görüldüğü gibi ayrıca Mevlânâ’nın soyundan gelen zâtların burada Postnişînlik 

yaptığı görülmüştür. (Abdulhalîm, Abdulvahid Çelebiler gibi.). Tarih içinde Manisa 

için ayrı bir öneme sahip olmakla birlikte ayende ve revendenin tarih boyunca 

uğradığı, şehrin sosyo-kültürel yaşamına ışık tutan bir zaviye ve ziyaretgâh 

olagelmiştir.   

Yukarıda bahsettiğimiz hususlar nihayetinde Manisa Mevlevihanesi’nin bakım 

ve onarım süreçlerinde Devlet kurumlarından gerekli desteği aldığını görmekteyiz. 

Bunun neticesinde 1664/65, 1681-1693/94 yıllarında gerekli keşiflerden sonra 

malzemelerin temini ile bakım ve onarımlarının yapıldığını görmekteyiz. Akabinde 

1850’li yıllarda vakıf mütevellisinin arzıyla gerekli bakım ve onarımın yapıldığını ve 

buna bağlı olarak vakfın borçlarının temini konusunda da ilerleyen yıllarda devletçe 

bir desteğin oluştuğunu arşiv vesikalarından öğrenmekteyiz.  

Mevlevihane 1872 ila 1962 seneleri arasında terkedildiğinden atıl vaziyette 

kalıp harap hale düşse de işlevini yitirdiği yıllarda bile Türkiye Cumhuriyeti’nin 

gerekli kurumlarınca (Vakıflar Genel Müdürlüğü, Manisa Celal Bayar Üniversitesi) 

destek sağlanarak işlevsel hale getirilmiştir. Günümüzde Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi bünyesinde halka hizmet veren ve araştırma hizmetlerinin yürütüldüğü bir 

kurum olarak varlığını sürdürmektedir. 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
14 Tanrıkorur, a.g.e, s.337’den; V.G.M.A. No’lu dosya 45.01-/8. 
15 Atalan,,a.g.e, s.1643-1644. 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

116 

 

Kaynakça 

Arşivler  

Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

B.O.A, HR.MKT. 00037.00077.001 

B.O.A, A.MKT.NZD.00216.00075.001 

Vakıflar Genel Müdürlüğü Arşivi 

V.G.M.A. No’lu dosya 45.01-/8 

Manisa Yazma Eserler Kütüphanesi 

Manisa Şer’iyye Sicili 124/63-B.1 

Manisa Şer‘iyye Sicili 152/43-5 

Araştırma Eserler ve Seyâhatnameler  

Evliya Çelebi Seyahatnamesi 

Emecen, Feridun M, İlk Osmanlılar ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, Kitabevi, 

İstanbul 2005. 

Telci, Cahit, “Manisa Mevlevihanesi Mevlevihane Olarak mı Yapıldı? Kitabesi 

Üzerinden Yeniden Düşünmek”, Sûfî Araştırmaları, S. 15,2017, ss. 1-22. 

Atalan, Özlem, “Mevlevihanelerin Yeniden İşlevlendirilmesi: Manisa, Galata ve 

Lefkoşa Mevlevihaneleri Örnekleri” Turkish Studies-Social Sciences, 

Araştırma Makalesi, 15 (3), 2020 s.1643-1644. 

Ekrem Hakkı Ayverdi Hatıra Kitabı, İstanbul Fetih Cemiyeti, Ş. Barihüda 

TANRIKORUR, “Manisa Mevlevihane’sinin Restorasyonu: Tenkid ve 

Teklif” İstanbul 1995.  

Gökbuğa, Ferdi, 124 No’lu Manisa Şeriyye Sicili Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi, 

(Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Manisa Celal Bayar Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Manisa 2008. 

Yıldırım, Ayşe, 152 Numaralı Manisa Şer‘iye Sicilinin Transkripsiyon ve 

Değerlendirmesi, (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi), Manisa Celal Bayar 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Manisa 2013. 

 

 

 

 

 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

117 

 

 

             Ek 1: Manisa Şer’iyye Sicili 124/63-B.1 no’lu belge 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

118 

 

 

Ek 2: B.O.A, HR.MKT. 00037.00077.001 no’lu belge 



Selman Çetin / Belgeler Işığında Manisa Mevlevihanesi’nin  

Geçmişten Günümüze Geçirdiği Onarımlar 

 

KÖKBİLİG-2024/Aralık 

 

119 

 

 

Ek 3: B.O.A, MKT.NZD.00216.00075.001 No’lu belge 


